黄念祖老居士 集註淨 空 法 師 科判夏蓮居老居士 會經

八五老人得去



### 目錄

| (四)方便力用 一九三 | (三) 一經宗趣 一六九 | (11) 本經體性 一六三 | (一)教起因緣 | ◎ 概要 ··································· | 乙、前言 | 甲、講述因緣 一 | 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註 一三七 | 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會 五 | <b>序</b> (淨空法師) 一 |
|-------------|--------------|---------------|---------|------------------------------------------|------|----------|-----------------------|---------------------|-------------------|
|-------------|--------------|---------------|---------|------------------------------------------|------|----------|-----------------------|---------------------|-------------------|

| 因地第四三 | 貳、正宗分(第四至第四十二品) 三七六 | ◎ 大教緣起第三三五一 | ◎ 德遵普賢第二 | ◎ 法會聖眾第一 | 壹、序分(第一至第二品) | (十)正釋經文 | (九)總釋名題 | (八)譯會校釋 | (七)部類差別 ニミー | (六) 藏教所攝 ニーー | (五)所被根機 二〇 - |
|-------|---------------------|-------------|----------|----------|--------------|---------|---------|---------|-------------|--------------|--------------|
|-------|---------------------|-------------|----------|----------|--------------|---------|---------|---------|-------------|--------------|--------------|

| 堂舍樓觀第十六 | 菩提道場第十五 | 寶樹遍國第十四 六四六 | 壽眾無量第十三 | 光明遍照第十二 六二六 | 國界嚴淨第十一 六〇七 | 皆願作佛第十 五九九 | 圆满成就第九 五八一 | <b>積功累德第八 五四七</b> | 必成正覺第七 五二五 | 發大誓願第六 四三二 | 至心精進第五四○六 |
|---------|---------|-------------|---------|-------------|-------------|------------|------------|-------------------|------------|------------|-----------|
|         |         |             | -       |             |             |            |            |                   |            |            |           |

| 大士神光第二十八 | 歌歎佛德第二十七八二 | 》禮供聽法第二十六 八○ | 》往生正因第二十五 七八二 | 三輩往生第二十四七二 | 》十方佛讚第二十三 七一 | 》決證極果第二十二 七一 | 》寶蓮佛光第二十一七○ | 》德風華雨第二十 | 》受用具足第十九 | 》超世希有第十八 | 》泉池功德第十七 六六 |
|----------|------------|--------------|---------------|------------|--------------|--------------|-------------|----------|----------|----------|-------------|
| λ        |            | _            | <u>~</u>      | <b>L</b>   | to           | _            | エ           | to       |          | m        | •/          |

| 邊地疑城第四十 一〇一四 | <b>慈氏述見第三十九 一〇〇</b> | 禮佛現光第三十八九九 | 七 | 六 | 濁世惡苦第三十五 | 心得開明第三十四 | 入 | 菩薩修持第三十 | 願力宏深第二十九 |
|--------------|---------------------|------------|---|---|----------|----------|---|---------|----------|

六

| 菩薩往生第四十二 | 惑盡見佛第四十一 |
|----------|----------|
|          |          |
|          | 一〇二九     |

| 參、流通分              | ◎ 菩薩     |           |
|--------------------|----------|-----------|
| (第四十三至第四十八品        | 往生第四十二   | 《景盛月何矣四十一 |
| (品)                | 菩薩往生第四十二 |           |
| 一<br><u>五</u><br>一 |          | - ( - )   |

| 受答是已常四十四               | 非是小乘第四十三              |
|------------------------|-----------------------|
| <b>受 等 是 己 育 日 ト 日</b> | 非是小乘第四十三              |
| 5                      | <b>一</b> ○ 五 <b>一</b> |

| 獨留此經第四十五 … | 受菩提記第四十四… |
|------------|-----------|
| 獨留此經第四十五   | 受菩提記第四十四  |
|            |           |

| ◎ 聞經獲益第四十八 |
|------------|
|            |
| <u> </u>   |
|            |

福慧始聞第四十七 ......

| 入         |
|-----------|
| 人 ······· |
|           |

| _          |  |
|------------|--|
| _          |  |
| $\bigcirc$ |  |
| _          |  |



























再記

附 録 後記



| 六、本解常引經論目錄 | 五、註經偶頌 | 四、蓮翁恩師八秩壽讚 | 二、大經合贊 | 敬跋三印大經會集本後 (黃念祖居士跋) | 敬跋重印大經會集本後(蕭方駿居士跋) | 一、本經原跋 | 重印無量壽經五種原譯會集序(梅光義居士序) | 初印原序(黄超子居士序) | 一、本經原序        |
|------------|--------|------------|--------|---------------------|--------------------|--------|-----------------------|--------------|---------------|
|            |        |            |        |                     |                    |        | 居士序)                  |              |               |
| _          | _      | _          | _      | _                   | _                  | _      | _                     | _            | _             |
| 一四         | 四四     | 四四         | 一三.    | ーニ                  | 1 = (              | 1 = 0  | <b>一</b> 二            | <b>一</b> ニ   | <b>一</b><br>二 |
| 五          | Ξ      | _          | 九      | Ξ                   |                    |        | Ξ                     | _            | _             |

之勝 讀之, 讚其美 眾 家嚴 依 集之無量 教 是得 奉行者 緣 八秩慶 丙寅之秋 悲欣 也 壽 無 丽 大經合 交集 量壽 經 , , 印 喜 師 悦 也 經 余於美 0 讚 翟氏兄妹發心資印二千部,余任 音嘗演是經於臺中 無量 , 以 且告之曰: 為 十四條 壽 國 , 知其善品 東 , 如 西 , 道 何 兩 雪師 盡諸 ?余曰 根 岸 弘法 福 佛度生 今春 德 , 親筆 是純孝 不 , 可 歷 西 稱 本 眉 歸 + 注 也 量 大 懷 , 余為 在 , 也 城 , 八千部, 此 其善於親友稱 市 的是老 0 報師 道 , 詳 經 僑 婆心 洛 閱梅黃 法乳之恩 胞中 並許( 杉 切 磯 頗 悉力宣 觴遠 有 , , 能信 序 遇 固 , 擬講 矣 故 無待言也 、念公 揚 彌陀 人翟 , 蓋 夏蓮 , 一跋文 淨 結萬 能 氏 居大 土且 兄 以 人 展 此 妹 , 生 皆深 士會 一發願 卷 壽 云 西 共 平

밂 極 來告 慫 蓮 **恿之**, 耳 T 禮請. 卯 仲 四 並 念公來美 月 春 囑眾 初 壽 華 · 善師 府 經 佛教 弘 印 事之, 法 成 會 , , 余 成立 普施 冀其珍此希有之勝緣也。 稱 善 中 , 諸 外 廣為流 日 蓮 友 是蓮· 推 余首 通 大士之傳 任 唯 |會 願 從 長 八月紐約莊嚴寺夏令營參學 人 此 , 也 為說壽 佛聲遠震三千界 此 經 土 大意 何 幸 感得善友瑞 0 蓮華 苦海 精 舍同 徧 應 種 為

之 深 門 印 微 無 解 再 時 希 隋 說 於是毅 引 法 遠 量 有 久 , , 乃壽! 終未 門 經 益 以 淨 矣 賢 於 重 公義疏 然任 讀者 覺其 為 土 義 戲 ! 願 要之第 志 明 遺 能 群經之綱 提 經 王 ! (訓文詳 流 之有 人手 趣 淨 慽 而已 會 無量 倡 , 本 大 通之 土 耳 無人 圓 乘 助 解 滿 法 , 經 , , 責 不 三者以遠公疏最為 卷 矣 也 者 實 領 日 發心獲益者無量 門 故 , 經 在 ! 圖 , , **,** 實 , , 極 耳 請 何 悉其 弘講宣 釋 華 所 今日而 為 難 , 必讀 大藏 府 梓行 況 義 蓮 信 如來稱性之極 此經 精當 備 返 公會 而 揚 萬 有 教之指 歷 達 , 極 釋然矣 講者希 部 普度 此註 艱辛方成斯著 拉 , 本雖現 易 廣徵 斯 行 , 以為 明晰 歸 有情者在 , , 九 遍 正 !余年 博 , , 談 難 曙光, 界法施而 引 淨 注者 首 法 月 , 於 ,眾生本具之化儀 其興之兆 惜其文辭簡 飛 倡 土三經之根本 , 經義之 所 花 希 臺北 以 , 流 深 必 饒 攜 甲 , 迴劫 通 願 宏 淨業資 常見唯 弘大經 歸 , 明 不足, 深信 如 歟 快 , 運 耳 念 是 讀 . 約 , 0 眾生 , 今 有 (糧為 以 大 公本 淨土 T , , , 多有· 念公跋語 竟之 行 時 發 經 福 , 急 為 也 人 前 願 保氏箋註 願 福 如 未見聞者 德因 務 0 盡 研 , : 承念公惠 是 切諸 乘之了 顧 習 掩 各 未 , 有云 卷太 經 未 較 地 來 誠 緣 際 會 諦 難 聞 見 佛 以致之歟 ` 之語 義 唐吉 讀 度 時 , 息日 以 , 風 , 余 此 復 生 賢為之注 興 誦 曩 巨 , 萬 著 經 有 藏 雖 起 成 余 勸 , 多印 多 善之總 進 佛之第 如 感 以 義 正 , 讀之 次倡 印者 法 是經 焉 如 疏 啟 極 此 式 視

之所 思議 善於 部 陋 明 提 注 信信 違 倡 遍 其請 囑為之序 有 者 此 擁 , 照 持誦多增 , 殊 深得 普 護 , , , 救 佛 緣 協 遍 0 皆 願 時 也 經 助 日 推 編 常 我 之要亦莫先於此 注之啟示, 行 得 義 人 校此 進 輝 Ė 同 , 庶使 倫 品上 不 而 , , 請 則 即 敢辭 注 , 心 者 此 其 減 授此經暨 生 各發大心, 照真 同 少一分業力 潛 , , 有簡 謹 佛 消 始不 達俗 災 述 , 耆碩 豐文 願 淨土其餘 禍 殊勝因緣 · 負 蓮 大 同 , ` 事 扶翼倫 願盡 , 挽 ` 佛 俊彥所見皆同 閻瑞: 理 , 、士、念公二老會集詳解之苦心也。念公不 經論 回一 形壽 雙融之契經 解 與乎善信云 彦 紀 同 分世 .佛 , , , 、阮貴良 專修 以 效力之偉將有 , 為 行同 運 , 弘習 專弘 幸勿等閒 0 , 凡 佛 所望弘法 爾 ` 李衍 資糧 聖 , , 則 簡等諸君 齊 忠 視 非 必 攝 , 余歡 也。 為諸 言 長 、鄭光 • 性 德 可 善哉 均 喻者 歎 佛 修不二之寶 , 憂 護念 深莫 名 大學 惠等諸 斯 世 0 , \_\_\_ 言 治本之圖莫 賢達 畢 , 不 業 莙 !尤不 切菩薩 敢 典 ,合力 , , 棄 校 與 , 光 以 淺 未 學 此 可

九八八年歲次戊辰諸佛歡喜日 淨業學人釋淨空謹識於美京華府佛教會

,

,

,

净空放題



## 佛說 壽莊嚴清淨平等 經科 會

釋淨空

甲、講經因緣

◎ 乙、前言

) 概要 (十門開啟—

(二) 本經體性

(四) 方便力用

(三)

一經宗

趣

(五) 所被根機

(六) 藏教所攝

(八)譯會校釋

(七)

部類差別

(九) 總釋名題

(十) 正釋經文

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經

無量清淨平等覺經後漢支婁迦讖譯

佛 說 諸 佛 阳 彌 陀 耶三 一佛薩 樓 佛 檀 過 度 人道

經

阿一彌名

陀經吳壽

支謙譯名經一名

無量壽經曹魏康僧鎧譯

無量壽如來會唐菩提流志譯

佛說大乘無量壽莊嚴經 趙宋法賢譯

自漢迄宋同 經 異譯可考見者凡十有二 近代流通 唯 此五 本

蕃 薩戒弟 子 鄆 城夏蓮居 法名慈濟 會 集 各 譯 敬分章次

# 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經(會集本)

本經譯本 自漢迄宋,凡有十二。宋元而降,僅存五種

- $\underbrace{1}$ 無 量清淨平等覺經 0 後漢月氏沙門支婁迦識 譯於洛陽
- $\widehat{2}$ 佛 說諸 佛阿 彌陀三耶三佛薩 樓 佛 檀過度人道 經 —一名無量壽經 一名阿彌
- 陀經—吳月氏優婆塞支謙譯。
- $\widehat{4}$ 3 無量壽經 無量壽如來會 。曹魏印度沙門康僧鎧譯於洛陽白馬寺。 。唐南印度三藏菩提流 志 譯
- (二)會校之本 自宋迄今,凡有四種。

(5)佛説大乘無量壽莊嚴經

0

趙宋沙門法賢譯

- (2)無 量 壽 經 清菩薩戒弟子彭際清節校(1)大阿彌陀經 宋國學進士龍舒王日休輯
- 3 摩訶阿 彌陀 經 清菩薩戒弟子承貫 邵 陽 魏 源 會

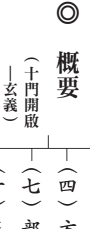
譯

 $\frac{\widehat{4}}{\widehat{\phantom{a}}}$ 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經 民 國菩薩戒弟子鄆城夏蓮居會集

## 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會(二)會集人 民國菩薩戒弟子鄆城夏蓮居會集

### 甲 講經因緣

#### Z 前言



方便力用 <u>五</u> 所被根 機

「(十) 正釋經文 部類差別

教起因緣  $(\Xi)$ 本經體性 (E) 一經宗趣

譯會校釋 九) (六) 總釋名題 藏教所攝

入

甲一、序分 分二(一品至三品

乙

、證信序

分二

丙一

、標列五成就

分五

+

正釋經文分三

法會聖眾第

丁一、信成就 如是

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

**一** 二

丁二、聞成就 我聞 0

丁三、時成就 一時 0

丁四、主成就 丁五、處成就 佛。 在王舍城。耆闍崛山中

丙二、別釋眾成就

分三

丁一、聲聞眾 分二

戊一、標類辨數 與大比丘眾萬二千人俱。

戊二、歎德標名

分二

己一、歎德 一切大聖。神通已達

己二、標名 分五

庚一、第一得度 其名曰。尊者憍陳如 0

庚三、神通第一 庚二、智慧第一 尊者大目犍連 尊者舍利弗

0

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

庚四、宗門初祖 尊者迦葉。

庚五、啟教宗師 尊者阿難等。而爲上首。

丁二、菩薩眾 分三

戊一、略列 分二

己一、出家菩薩(此界當機眾) 分四

庚一、淨密不二 又有普賢菩薩

庚二、禪淨不二 文殊師利菩薩 0

庚三、當來承傳 彌勒菩薩。

德遵普賢第二 己二、在家菩薩 庚四、輾轉弘護

觀無住菩薩。神通華菩薩。光英菩薩。實幢菩薩 又賢護等十六正士。所謂善思惟菩薩。慧辯才菩薩。 及賢劫中一切菩薩。皆來集會

上菩薩。寂根菩薩。信慧菩薩。願慧菩薩。香象菩薩

。智

四

寶英菩薩。中住菩薩。制行菩薩。解脱菩薩。而爲

上首

戊二、廣歎 分四

己一、普讚實德 分四

庚一、德遵普賢 咸共遵修普賢大士之德。

具足無量行願。安住一切功德法中

庚二、行願功德

庚三、遊行方便 遊步十方。行權方便 0

入佛法藏。究竟彼岸。願於無量世界成等正覺。

庚一、下生 捨兜率。 己二、殊勝權德

分八

庚四、究竟圓滿

庚二、托胎 降王宮。

庚三、

出生

庚四、出家 棄位出家。苦行學道。作斯示現。順世間故 0

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

庚五、降魔 以定慧力。降伏魔怨。

庚六、成道 得微妙法。成最正覺 0

庚七、轉法輪 分二

辛一、總相(師資道合) 分二

壬一、請法(能感)

天人歸仰。請轉法輪

0

壬二、說法(所應) 常以法音。覺諸世間

0

辛二、別相(悲智雙運) 分二

壬一、普賢勝行 分三

破煩惱城。壞諸欲塹。洗濯垢污。顯明清白

癸一、破迷啟悟

癸二、悲智療苦 分三

子一、調宜 調眾生。宣妙理

0

子二、示福 貯功徳 心。示福 田 0

子三、救苦 以諸法藥救療三苦

癸三、授記佛護 分四

子一、授記 昇灌頂階。授菩提記 0

子二、示教 爲教菩薩 。作阿闍黎。

子三、相應 常習相應無邊諸行 。成熟菩薩無邊善根

0

壬二、文殊智德 分二

子四

一、佛護

無量諸佛咸共護念。

癸一、示相無得 分三

子一、示 諸佛刹中。皆能示現 0

子二、喻 譬善幻師。現眾異相。於彼相中。實無可得。

癸二、超情離見 分七

子三、合

此諸菩薩。亦復如是

子一、通達性相 子二、供佛度生 供養諸佛。開導群生。 通諸法性 。達眾生相 0

六

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

子三、無住生心 化現其身。猶如電光。

子四、離見解縛 裂魔見網。解諸纏縛

子五、遠超二乘 遠超聲聞辟支佛地 0

子六、契入三昧 入空無相無願法門 0

子七、善立方便 善立方便。顯示三乘

己三、德用無方 庚八、入涅槃 分二 於此中下。而現滅度

庚一、自利德

分二

辛一、定慧等持 得無生無滅諸三摩地。及得一切陀羅尼門。隨時

辛二、從體起用 分二

悟入華嚴三昧。具足總持百千三昧。

壬二、徧遊佛土 壬一、定覩諸佛 於一念頃。徧遊一切佛土。 住深禪定 。悉觀無量諸 佛

七

庚二、利他德 分四

辛一、妙行顯實 得佛辯才。住普賢行。善能分別眾生語言。開化 顯示真實之際。超過世間諸所有法

辛二、作不請友 心常諦住度世之道。於一切萬物 。隨意自在 。爲

諸庶類 。作不請之友。

辛三、護佛種性 受持如來甚深法藏。護佛種性常使不絕

興大悲。愍有情。演慈辯。授法眼。杜惡趣

。開

辛四、悲演濟度

善門。於諸眾生。視若自己。拯濟負荷。皆度彼

岸。

己四、德慧齊佛 悉獲諸佛無量功德。智慧聖明。不可思議。

戊三、總結 如是等諸大菩薩。無量無邊。一時來集

丁三、餘四眾 分四

戊一、比丘尼眾 又有比丘尼五百人。

戊二、清信士眾 清信士七千人。

戊三、清信女眾 清信女五百人。

欲界天。色界天

。諸天梵眾。悉共大會。

## 大教緣起第三

戊四、諸天大眾

、發起序 分三

丙一、光瑞發起 爾時世尊。威光赫奕。 如融金聚 。又如明鏡 。影暢表裏

。現

大光明。數千百變。

丙二、阿難啟請 分二

丁一、見瑞希有 尊者阿難。即自思惟。今日世尊。色身諸根。悦豫清淨。 光顏巍巍 0 寶刹莊嚴 。從昔以來。所未曾見。喜得瞻仰

0

生希有心

丁二、禮讚陳辭 分三

戊一 、禮敬 即從座起 。偏袒右肩。長跪合掌

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

九

戊二、陳辭 分二

己一、最勝奇特 而白佛言。世尊今日入大寂定。住奇特法。住諸佛所

住導師之行。最勝之道

己二、念佛功德

他方諸佛耶。 何故威神顯耀。光瑞殊妙乃爾

去來現在佛佛相念。爲念過去未來諸佛耶。爲念現在

戊三、請說 願爲宣説。

丙三、讚請許說 分四

丁一、成佛機熟 分三

戊一、佛讚問義 於是世尊。告阿難言。善哉善哉。汝爲哀愍利樂諸眾生

故 。能問 如是微妙之義

戊二、喻問超勝 汝今斯問 諸天人民。蜎飛蠕動之類。功德百千萬倍 。勝於供養一天下阿羅漢 。辟支佛。布施累劫 0

戊三、徵釋所以 分二

己一、徵 何以故 0

當來諸天人民。一切含靈。皆因汝問而得度脱故 0

丁二、稱佛本懷 分三

戊一、大悲出世 阿難 。如來以無盡大悲。矜哀三界。所以出興於世。

戊二、真實利生 光闡道教 0 欲拯群萌 。惠以真實之利

戊三、希有難值 難 值難見。如優雲花。希有出現。汝今所問。多所饒益

丁三、法報德用 分三

戊一、覺智難量 阿難當知。如來正覺。其智難量。無有障礙

0

0

戊二、德用圓融(三德妙用) 分三

己二、徵 己一、念劫圓融 所以者何 能於念頃 。住無量億劫。身及諸根。 無有增減

0

如來定慧。究暢無極

戊三、於法自在 於一 切法。而得最勝自在故 0

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

丁四、諦聽為說 阿難諦聽。善思念之。吾當爲汝分別解説。

## 甲二、正宗分 (四品至四二品)分二

Z 、正說因地 (四品至八品)分二

丙一 在家聞法 分三

#### 法藏因 地第 四

丁一、生值佛世 佛告 阿難。過去無量不可思議。無央數劫 。有佛出世。名

世間自在王如來。應供。等正覺。明行足

善逝

。世間解

無上士 0 調御丈夫。天人師 。佛 0

世尊

丁二、住世度眾 在 世教授四十二 劫 0 時爲諸天及 世人民說經講道

丁三、聞法發心 有大國主名世饒王 。聞佛說法 。歡喜開解 。尋發無上真正

丙二、出家修行 分十

道意

#### 丁一、修道無踰 分三

戊一、出家修道 棄國捐王。行作沙門。號曰法藏。修菩薩道 0

戊二、才德超異 高才勇哲 。與世超異。信解明記。悉皆第一 0

戊三、行願精進 又有殊勝行願。及念慧力。增上其心 。堅固不動。修行

丁二、讚佛發願 分四

精進。

無能踰者

戊一、具儀 往詣佛所。頂禮長跪。向佛合掌。即以伽他讚佛。發廣大願

頌 日 0

戊二、讚佛 分二

己一、光相無等 如來微妙色端嚴。一切世間無有等。光明無量照十方 0 日月火珠皆匿曜 0

0

世尊能演一音聲。有情各各隨類解。又能現一妙色身

普使眾生隨類見

己二、音身普度

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

戊三、發願 分六

己一、願聲同佛 願我得佛清淨聲。法音普及無邊界。宣揚戒定精進門

。通達甚深微妙法 0

智慧廣大深如海。內心清淨絕塵勞。超過無邊惡趣門 速到菩提究竟岸。無明貪瞋皆永無。惑盡過亡三昧

己二、慧超彼岸

力 0

0

己三、如佛救苦 亦如過去無量佛。爲彼群生大導師。能救一切諸世間

。生老病死眾苦惱 0

己四、悉令成佛 常行布施及戒忍。精進定慧六波羅。未度有情令得度 。已度之者使成佛 0

己五 、堅求正覺 假令供養恆沙聖。不如堅勇求正覺

己六 、願求淨土 分二

庚一、感得淨剎 願當安住三摩地。恆放光明照一切。感得廣大清淨

居。殊勝莊嚴無等倫 0

輪廻諸趣眾生類。速生我刹受安樂。常運慈心拔有

庚二、盡度眾生

情。度盡無邊苦眾生。

我行決定堅固力。唯佛聖智能證知。縱使身止諸苦中。

如是

0

願心永不退

戊四、請證

#### 至 心精進第五

丁三、法藏請法 分三

戊一、總明

0

法藏比丘說此偈已。而白佛言。我今爲菩薩道。已發無上正

覺之心。取願作佛。悉令如佛

戊二、別明 分四

己一、學法門 願佛爲我廣宣經法。我當奉持。如法修行。

己三、成佛道 己二、斷煩惱 速成無上正等正覺。 拔諸勤苦生死根 本

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

己四、度眾生 分二

庚一、願普聞 分三

辛一、正報妙 欲令我作佛時。智慧光明。

辛二、依報妙 所居國土。

辛三、名號妙 教授名字。皆聞十方。

庚二、願普攝 諸天人民及蜎蠕類。來生我國。悉作菩薩

我立是願。都勝無數諸佛國者。寧可得否。

丁四、佛為證成 分二

戊三、總結(勝諸佛國)

戊一、佛令自攝 分三

己一、設喻 世間自在王佛。即爲法藏而説經言。譬如大海一人斗量。

經歷劫數。尚可窮底。

己二、正說 人有至心求道。精進不止。會當尅果。何願不得。

己三、結歸自心 分三

二六

庚一、 自修 汝自思惟。修何方便。而能成就佛刹莊嚴。

庚二、自知 如所修行。汝自當知。

庚三、自攝 清淨佛國。汝應自攝。

戊二、法藏啟請 分三

己

佛境難明

法藏白言

0

斯義宏深

。非我境界

己二、 願佛廣演 惟願 如來。應正 一编知 0 廣演諸佛無量妙刹 0

己三、思修滿願 若我得聞。如是等法。思惟修習。誓滿所願 0

丁五、佛為宣演 分二

戊一、 知機(知願深廣) 世間自在王佛知其高明。志願深廣

戊二、宣演 (說法現土) 即爲宣說二百一十億諸佛刹土功德嚴淨廣大圓滿之

**亅六、願攝所依** 分三

相

。應其心願

。悉現與之。說是法時。

經千億歲

0

戊一 聞覩發願 爾時法藏聞佛所説。皆悉覩見。起發無上殊勝之願 0

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

戊二、大願所依 分四

己一、觀察 於彼天人善惡。國土麤妙。思惟究竟

己二、選擇便一其心。選擇所欲。結得大願。

己三、勤修 精勤求索。恭慎保持。修習功德。滿足五劫 0

己四 .、圓滿 於彼二十一 俱胝佛土。功德莊嚴之事。明了通達。如

佛

刹。

5. 斤聶東那 A.L. 成三、攝土超勝 所攝佛國。超過於彼。

丁七、所攝陳佛 分三

戊一、具儀 既攝受已 。復詣世自在王如來所。稽首禮足。遶佛三匝。合

掌而住。

戊二、陳辭 白言世尊。我已成就莊嚴佛土。清淨之行。

戊三、佛令具說 分三

己一、讚 佛言善哉。

八

今正是時。汝應具說。

己二、令說

習攝受。滿足無量大願 0

令眾歡喜。亦令大眾。聞是法已。得大善利。能於佛刹修

#### 發大誓願第六

丁八、佛令說益 分三

戊一、正具說大行願 分三

己一、陳說請聽 法藏白言。唯願世尊。大慈聽察。

我若證得無上菩提。成正覺已。所居佛刹。具足無量

己二、總

說

不可思議功德莊嚴 0

己三、別 顯 分十一

庚一、國土殊妙

(一)國無惡道願 無有地獄。餓鬼。禽獸。蜎飛蠕動之類 0

庚二、永離惡趣

(一)不墮惡趣願

所有一切眾生。以及焰摩羅界。三惡道中。來

生我刹。受我法化。悉成阿耨多羅三藐三菩提

。不復更墮惡趣。得是願。乃作佛。不得是願

不取無上正覺。

庚三、報身殊妙

辛一、(三)身悉金色願 分八 我作佛時。十方世界。所有眾生。令生我刹

。皆具紫磨真金色身。

辛二、(四)三十二相願 三十二種。大丈夫相 0

辛三、(五)身無差別願 端正淨潔。悉同一類。若形貌差別。有好醜

者。不取正覺。

辛四、(六)宿 命通願 我作佛時。所有眾生。生我國者。自知無量 劫時宿命。所作善惡

辛五、(七) 天眼通願 皆能洞視 0

辛六、(八)天 耳 通 願 徹聽。知十方去來現在之事。不得是願。不

取正 覺

辛七、(九)他 心 通 願 我作佛時。所有眾生。生我國者。皆得他心

念者。不

智通

。若不悉知億那由他百千佛刹。眾生心

辛八、(十)神 足 通 願 我作佛時。 取正覺 所有眾生。生我國者。皆得神通

自在。波羅密多。

庚四、徧供諸佛

(十一)編供諸佛願 於一念頃。不能超過億那由他百千佛刹。周徧

巡歷供養諸佛者。不取正覺

庚五 、定成正覺

(十二)定成正覺願 我作佛時 諸根寂靜。若不決定成等正覺。證大涅槃者。 。所有眾生。生我國者。遠離分別

不取正覺。

庚六、法身莊嚴 分五

辛一、(十三)光明無量願 我作佛時

佛 0 勝于日月之明。千萬億倍 0

。光明無量。普照十方

。絕勝諸

辛二、(十四)觸光安樂願 若有眾生 。見我光明

樂。慈心作善。來生我國。若不爾者。不 。照觸其身 。莫不安

取正覺。

我作佛時 。壽命無量。國中聲聞天人無數

辛三、(十五)壽命無量願

辛四、(十六)聲聞無數願 千劫。悉共計校。若能知其量數者。不取 假令三千大千世界眾生。悉成緣覺。 。壽命亦皆無量。

於百

正覺

辛五、(十七)諸佛稱歎願 我作佛時。十方世界無量刹中。 無數諸佛

若不共稱嘆我名。說我功德國土之善者

不取

正覺

庚七、聞名普益 辛一、(十八)十念必生願 分十

樂。 我作佛時。十方眾生。聞我名號。至心信 所有善根。心心回 向 0 願生我 國

乃

0

至十念。若不生者。不取正覺。唯除五逆

。誹謗正法

我作佛時。十方眾生。聞我名號。發菩提

辛二、(十九)聞名發心願

ジ

。修諸功德。奉行六波羅密。堅固不退

0 復以善根 廻向 0 願生我 國

菩薩眾迎現其前 一心念我。晝夜不斷 0 經須 。臨壽終時 與間 0 即生

。我與諸

一我

刹

0

辛三、(二十)臨終接引願

作阿惟越致菩薩。不得是願。不取正覺

辛四、(二一)悔過得生願

國

0

發菩提心。堅固不退。植眾德本。至

ジ

廻向。欲生極樂。無不遂者。若有宿惡

我作佛時。十方眾生。聞我名號。繫念我

經戒 0 聞我名字。即自悔過。爲道作善。便持 。願生我剎。命終不復更三惡道 。即

辛五、(二二)國無女人願 我作佛時。國無婦女。

生我國。若不爾者。不取正覺。

辛六、(二三)厭女轉男願 若有女人 。聞我名字。得清淨信。發菩提

來我刹土

らい

。厭患女身。願生我國。命終即化男子

十方世界諸眾生類 。生我國者。皆於七寶

辛七、(二四)蓮華化生願

池蓮華中化生。若不爾者。不取 正覺

我作佛時。十方眾生。聞我名字。歡喜信

辛八、(二五)天人禮敬願

三四

辛五、(三二)那羅延身願

辛四、(三一)不貪計身願

樂。禮拜歸命。以清淨心。修菩薩行。諸

天世人。莫不致敬 0

辛九、(二六)聞名得福願 若聞我名。壽終之後。生尊貴家。諸根無

缺 0

辛十、(二七)修殊勝行願 常修殊勝梵行。若不爾者。不取正覺。

庚八、生獲法益 分九

辛一、(二八)國無不善願 所有眾生。生我國者。皆同一心。住於定 我作佛時。國中無不善名。

辛二、(二九)住正定聚願

聚 0

盡比丘

辛三、(三十)樂如漏盡願

永離熱惱

。心得清涼。所受快樂

。猶如漏

0

我作佛時。生我國者。善根無量 若起想念。貪計身者。不取 上 覺 。皆得金

三五

剛那羅延身。堅固之力。

辛六、(三三)光明慧辯願 身頂皆有光明照耀。成就一切智慧。獲得

善談諸法秘要。說經行道。語如鐘聲。若 無邊辯才

辛七、(三四)善談法要願

不爾者 0 不 取正 覺 0

辛八、(三五)一生補處願

我作佛時 至一生補處。 。所有眾生 。生我國者 。究竟必

辛九、(三六)教化隨意願 除其本願爲眾生故。被弘誓鎧。教化一切

有情。皆發信心。修菩提行。行普賢道

雖生他方世界。永離惡趣。或樂說法 。或

。或現神足 。隨意修習。無不圓滿

樂聽法

若不爾者。不取正覺。

0

我作佛時。生我國者。所須飲食。衣服。

辛一、(三七)衣食自至願

種種

供具

0

隨意即至

。無不滿願

0

辛二、(三八)應念受供願

十方諸佛

0

應念受其供養。若不爾者

。不

取正覺 0

我作佛時 殊特。

0

光麗

0

形色

其諸眾生

0

0

辛三、(三九)莊嚴無盡願

雖具天眼。有能辨其形色。光相。名數 窮微 極妙。無能稱量。 國中萬物。嚴淨。

及總宣說者。不取正覺。

我作佛時 道場樹高 。國中無量色樹。高或百千由 0 四 百萬里。

諸菩薩中

雖有

旬

辛四、(四十)無量色樹願

善根劣者。 亦能了知 0

欲見諸佛淨國莊嚴 。睹其面像。若不爾者。不取正覺。 。悉於寶樹間見

猶

如

辛五、(四一)樹現佛剎願

明鏡

三七

庚十、香光普攝 分二

辛一、(四二)徹照十方願

**鏡**。 徹照十方無量無數。不可思議。諸佛

世界。眾生觀者。生希有心。若不爾者

0

我作佛時。所居佛刹。廣博嚴淨。光瑩如

不取正覺

辛二、(四三)寶香普熏願 我作佛時 。下從地際。上至虛空。宮殿

樓觀。池流。華樹。國土所有一切萬物

0

0

皆以無量寶香合成。其香普熏十方世界 眾生聞者 。皆修佛行 。若不爾者 。不取正

覺

庚十一、 助他成佛 分五

、(四四)普等三昧願 我作佛時 皆悉逮得清淨。解脱。普等三昧。 。十方佛刹 。諸菩薩眾。聞我名

諸深總持。住三摩地。至於成佛。

辛二、(四五)定中供佛願 定中常供無量無邊一切諸佛。不失定意

若不爾者 。不取正覺。

辛三、(四六)獲陀羅尼願 我作佛時 0 他方世界諸菩薩眾 。聞我名者

辛四、(四七)聞名得忍願 清淨歡喜。得平等住。修菩薩行 0 證離生法 。獲陀羅尼

。具足德

本。應時不獲一二三忍。

辛五、(四八)現證不退願 於諸佛法。不能現證不退轉者。不取正覺。

#### 必成正覺第七

戊二、頌行願以求證 分五

己一、法藏說偈 佛告阿難 。爾時法藏比丘說此願已。以偈 頌日

0

己二、願滿普濟 分五

庚一、 超世願滿 我建超世志。必至無上道。斯願不滿足。誓不成等

覺

庚二、普令成佛 復爲大施主。普濟諸窮苦。令彼諸群生。長夜無憂

惱 。出生眾善根。成就菩提果。

庚三、聞名俱生 我若成正覺。立名無量壽。眾生聞此號。俱來我刹

中

庚四、如佛身相 如佛金色身。妙相悉圓滿

庚五、悲益正念 亦以大悲心。利益諸群品。離欲深正念。淨慧修梵 0

0

行

己三、智光妙用 分四

庚一、慧光普照 願我智慧光。普照十方刹

0

暗

庚二、除垢濟難

消除三垢冥。明濟眾厄難。悉捨三途苦。滅諸煩惱

庚三、開慧達善

開彼智慧眼。獲得光明身。閉塞諸惡道。通達善趣

四〇

門。

庚四、開藏施寶 爲眾開法藏。廣施功德寶。

己四、期如佛德 分三

庚一、悲智如佛 如佛無礙智。所行慈愍行。

庚二、說法如佛 常作天人師。得爲三界雄。說法師子吼。廣度諸有

情。

庚三、一切成佛 圓滿昔所願。一切皆成佛。

己五、祈願感證 斯願若尅果。大千應感動。虚空諸天神。當雨珍妙華。

佛告阿難。法藏比丘。說此頌已。應時普地六種震動

戊三、應念證成因圓

成無上正覺。

0

天雨妙華。以散其上。自然音樂空中讚言。決定必

積功累德第八

丁九、如願修行 分三

戊一、結前啟後 阿難。法藏比丘。於世自在王如來前。及諸天人大眾之

中 發斯弘誓願已。住真實慧。勇猛精進。一向專志莊

戊二、嚴淨佛土 分二

嚴妙土。

、成就妙土 所修佛國 。開廓廣大。超勝獨妙。建立常然。無衰無

變 0

己二、淨心 分二

庚一、總標 於無量劫。積植德行。

庚二、別顯 分三

辛一、自利行 分三

壬一、離欲念佛 憶念。過去諸佛。所修善根 不起貪瞋痴欲諸想。不著色聲香味觸法 0 但樂

壬二、行寂植德 行寂靜行。遠離虛妄。依眞諦門。植眾德本。

壬三、忍力成就 不計眾苦。少欲知足。專求白法。惠利群生。

志願無倦。忍力成就。

辛二、利他行 分二

壬一、慈和勸進 於諸有情。常懷慈忍。和顏愛語。勸諭策進

壬二、直心敬事 恭敬三寶。奉事師長。無有虛偽諂曲之心

辛三、二利行 分三

壬一、軌範具足 莊嚴眾行。軌範具足 0

壬二、觀法常寂 善護口業 觀法如化。三昧常寂 。不譏他過。善護身業。不失律儀

壬三、善護三業

善護意業 。清淨無染。

0

戊三、成就眾生 分二

己一、現生成就

庚一、無住生心

四三

辛一、一切無著 所有國城。聚落。眷屬。珍寶。都無所著。

四 四

辛二、六度化眾 恆以布施。持戒。忍辱。精進。禪定。智慧

度之行。教化安立眾生。住於無上真正之道

庚二、酬因感果 分二

辛二、感果

福智 由成如是諸善根故。所生之處。無量寶藏。自然發應。

或爲長者居士。豪姓尊貴。或爲刹利國王。轉輪聖帝 。或爲六欲天主。乃至梵王。

己二、多生成就 分二

庚一、上供 於諸佛所。尊重供養。未曾間斷。如是功德。說不能盡

庚二、下化 分三

辛一、妙香普薰 身口常出無量妙香。猶如栴檀。優鉢羅華。其香 普熏無量世界。

辛二、隨類現身 隨所生處。色相端嚴。三十二相。八十種好。悉

皆具足。

辛三、最上利樂 手中常出無盡之寶。莊嚴之具。一切所須。最上

之物。利樂有情

乙二、果德圓滿 丁十、受化發心 (九品至四二品) 由是因緣。能令無量眾生。皆發阿耨多羅三藐三菩提心。 分五

丙一 、總示成佛時處 (九品至十品) 分四

圓滿成就第九

丁一、讚因圓果滿 分四

戊一、功德無量 佛告阿難。法藏比丘。修菩薩行。積功累德。無量無邊 於一切法 。而得自在。非是語言分別之所能知

0

0

戊三、誓願成就 所發誓願 0 圓滿成就 0

戊二、於法自在

如實安住。具足莊嚴。威德廣大。清淨佛土

戊四

如實嚴淨

丁二、問成佛前後 阿難聞佛所說。白世尊言。法藏菩薩成菩提者。爲是過

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

去佛耶。未來佛耶。爲今現在他方世界耶

丁三、答理事無礙 分二

戊一、法身常住 世尊告言。彼佛如來。來無所來。去無所去。無生無滅

非過現未來

戊二、酬願度生 分四

己一 、現依報 但 以酬願度生。現在西方。去閻浮提百千俱胝那由他佛

刹 法藏成佛。號阿彌陀。成佛以來。於今十劫。 。有世界名曰極樂 0

今現在說法

己二、現正報

己三、現說法

皆願作佛第十

己四、現度生

有無量無數菩薩聲聞之眾。恭敬圍繞。

丁四、 皆願作佛 分三

戊一、見賢思齊 分三

四六

己 、聞說歡喜 佛說阿彌陀佛爲菩薩求得是願時。阿闍王子。與五百

大長者。聞之皆大歡喜。

己三、皆願如佛 己二、持華供佛 却坐 各持一金華蓋 面聽經 0 。俱到佛前作禮。以華蓋上佛已 心中願言。令我等作佛時。皆如阿彌

戊二、佛為授記 分二

陀佛

0

己一、授記作佛 佛即知之。告諸比丘。是王子等。後當作佛。

己二、相值緣勝 彼於前世住菩薩道。無數劫來。供養四百億佛。

迦葉

佛時。彼等爲我弟子。今供養我 。復相值也

戊三、眾皆隨喜 時諸比丘聞佛言者。莫不代之歡喜

### 國界嚴淨第十一

丙二、 別明依正莊嚴(十一品至十三品) 分二

1 、依報莊嚴 分二

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

四七

戊一、正明莊嚴 分二

己一、總相 佛語阿難 。彼極樂界。無量功德。具足莊嚴。

己二、別相 分三

庚一、反顯(永無眾苦) 分三

辛一、 無境逆 永無眾苦 0 諸難 。惡趣。魔惱之名

辛二、無時戾 亦無四時。寒暑。雨冥之異。

復無大小江海。丘陵坑坎。荊棘沙礫。鐵圍。

須彌

辛三、無地劣

土石等山

庚二、正說(寬正自然) 唯以自然七寶。黃金爲地。寬廣平正。不可限

極

庚三、總結 (超踰十方) 微妙奇麗。清淨莊嚴。超踰十方一切世界。

戊二、問答釋義 分四

己一 、躡山以問 阿難聞已。白世尊言。若彼國土無須彌山。其四天王

四八

天及忉利天。依何而住。

己二、反問以明

佛告阿難

。夜摩兜率。乃至色無色界。一

切諸天。依

何而住 0 阿難白言。不可思議業力所致 0

己三、明不思議 分三

庚 八、徵 佛語阿難。不思議業。汝可知耶

庚二、釋 分二

辛一、業果難思 汝身果報。不可思議。

辛二、心佛難思 諸佛聖力。諸佛世界。亦不可思議 眾生業報。亦不可思議。眾生善根。不可思議。

其國眾生。功德善力。住行業地。及佛神力

。故

能爾耳。

庚三、結(生佛共成)

己四、明問所為 惑 阿難白言。業因果報 0 但爲將來眾生。破除疑網。故發斯問 。不可思議 。我於此法。實無所 0

四九

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

# 光明编照第十二

丁二、正報莊嚴 分二

戊一、主 分四

己一、顯光獨勝 分二

庚一、 威光偏照 佛告阿難。

維上下。亦復如是

佛

。所不能

及

。徧照東方恆沙佛刹。南西

北方

四

阿彌陀佛威神光明。最尊第一。十方諸

若化頂上圓光。或一二三四由旬。或百千萬億由旬

庚二、光中極尊

彌陀佛 。光明普照無量無邊無數佛刹 0

諸佛光明。或照一二佛刹。或照百千佛刹

。惟

阿

諸佛光明所照遠近。本其前世求道 0 所 願

功德大小不

己二、顯光因勝

己三、顯光名勝 分二

同

0

至作佛時。各自得之。自在所作。不爲預計

五〇

庚一、諸佛極讚 阿彌陀佛。光明善好。勝於日月之明。千億萬倍。

光中極尊。佛中之王

是故無量壽佛。亦號無量光佛。亦號無邊光佛。無礙 。無等光佛。亦號智慧光。常照光。清淨光。歡

庚二、十二光佛

光佛

喜光。解脱光。安隱光。超日月光 。不思議光

己四 、顯光用勝 分三

庚一、普照十方 如是光明。普照十方一切世界。

庚二、見者獲益 分二

辛一、遇光善生 其有眾生。遇斯光者。垢滅善生。身意柔軟

辛二、三途解脫 若在三途極苦之處。見此光明。皆得休息。命終

若有眾生。聞其光明。威神 皆得解脱 0

庚三、至心得生

心不斷。隨意所願。得生其國

。功德。日夜稱說

。 至

## 壽眾無量第十三

戊二、伴 分三

己一、顯伴所依主 佛語阿難。無量壽佛。壽命長久。不可稱計

0

己二、顯伴莊嚴 分二

庚一、 法說 分四

辛二、神智自在 辛一、標舉數多 神智洞達。威力自在。能於掌中持一切世界。 又有無數聲聞之眾

所有一切星宿眾生。於一晝夜。悉知其數 0

我弟子中大目犍連。神通第一。三千大千世界。

假使十方眾生。悉成緣覺。一一緣覺。壽萬億歲 神通皆如大目犍連。盡其壽命。竭其智力 。悉

辛四、例顯數多

辛三、別例目連

共推算。彼佛會中。聲聞之數。千萬分中不及一

分。

五二

#### 庚二、喻明 分二

辛一、設喻 譬如大海。深廣無邊。設取一毛。析爲百分。碎如微

辛二、顯釋 阿難。彼目犍連等所知數者。如毛塵水。所未知者。 塵。以一毛塵。沾海一滴 。此毛塵水 。比海孰多

如大海水

己三、結成伴同主 彼佛壽量 。及諸菩薩 ·聲聞 · 天人 · 壽量亦爾

。非

以算計譬喻之所能知

0

## 寶樹編國第十四

丙三、重顯依報莊嚴(十四品至十七品)

分四

丁一、寶樹編國 分四

戊一、樹之質 分二

己一、純一寶成 彼如來國 0 水晶樹。琥珀樹。美玉樹。瑪瑙樹 。多諸寶樹 。或純金樹 。純 白銀樹 。唯一寶成 。琉璃樹 。不

五三

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

雜餘寶。

己二、多寶共成 分二

庚一、總明 或有二寶三寶。乃至七寶。轉共合成。根莖枝幹。此寶

所成。華葉果實。他寶化作

庚二、別明 或有寶樹。黃金爲根。白銀爲身。琉璃爲枝

。水晶爲梢

寶。互爲根幹枝葉華果。種種共成。

。琥珀爲葉。美玉爲華。瑪瑙爲果。其餘諸樹。復有七

各自異行。行行相值。莖莖相望。枝葉相向。華實相當。

榮色光曜。不可勝視

戊四、 樹編國 是諸寶樹 。周徧其國

戊三、樹具德

清風時發

。出五音聲。微妙宮商。自然相和

.

戊二、樹成行

丁二、道場覺樹 菩提道場第十五 分四

五四

戊一、樹之量 又其道場。有菩提樹。高四百萬里。其本周圍五千由旬。

枝葉四布二十萬里

戊二、樹之嚴 分二

己一、眾寶嚴成 \_

綠青白。諸摩尼寶。眾寶之王。以爲瓔珞 切眾寶。自然合成。華果敷榮。光暉徧照。復有紅 0 雲聚寶鏁

飾諸寶柱。金珠鈴鐸。周匝條間。珍妙寶網

。羅覆

其上。

己二、應現無極

嚴

百千萬色。互相映飾。無量光炎。照耀無極。一

切莊

。隨應而現

戊三、說法利生 分二

己

、樹說法 编諸 微風徐動 佛國 。吹諸枝葉。演出無量妙法音聲。其聲流布 。清暢哀亮。微妙和雅。十方世界音聲之中

最爲第

五六

己二、樹利生 分三

庚一、聞觸根淨 若有眾生。覩菩提樹。聞聲。齅香。嘗其果味。觸

其光影。念樹功德。皆得六根清徹

0

無諸惱患

庚二、不退成佛 住不退轉。至成佛道

復由見彼樹 獲三種忍。一音響忍。二柔順忍

故 0

庚三、見樹獲忍

三者無生法忍

戊四、結功有在 分二

、樹作佛事 佛告阿難。如是佛刹。華果樹木。與諸眾生。而作佛

事

己二、功歸彌陀

了

此皆無量壽佛。威神力故。本願力故

。滿足願故

0 明

0 堅固。究竟願故 0

丁三、堂舍樓觀 堂舍樓觀第十六 分三

丁四、 戊三、修學勝境 戊一、教主居處 泉池功徳第十七 己二、得果自在 己一、行道自在 己三、法喜自在 泉池功德 (以因例果)一、菩薩居處 庚二、在虛空 庚一、在平地 分二 分三 又無量壽佛講堂精舍。樓觀欄楯。亦皆七寶自然化成。 諸菩薩眾。所居宮殿 復有白珠摩尼以爲交絡 分二 各自念道 得阿惟越致者 或得須陀洹。或得斯陀含。或得阿那含。 有在虚空講誦受聽者。經行。 中有在地講經 地 經行者。思道。及坐禪者 。説道 0 0 則得阿惟越致 0 誦經者。有在地受經 行道 。亦復 。明妙無比 。莫不歡喜 以如是 0 0 思道。及坐禪者。 0 0 。聽 阿羅漢 經者

。有在

。未

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

五八

戊一、總標德相 又其講堂左右。泉池交流。

戊二、別明德相 分九

己一、寶池深廣 縱廣深淺。皆各一等。或十由旬。二十由旬。乃至

百千由旬。

己二、水具八德 湛然香潔。具八功德

己三、岸樹香光 岸邊無數栴檀香樹。吉祥果樹。華果恆芳。光明照耀 。修條密葉。交覆於池。出種種香。世無能喻。隨風

散馥。沿水流芬。

己四、池內嚴相 分二

庚一、寶池體相 又復池飾七寶。地布金沙。

庚二、寶蓮彌覆 優鉢羅華。鉢曇摩華。拘牟頭華。芬陀利華。雜色

光茂。彌覆水上。

己五、水如人意 若彼眾生。過浴此水。欲至足者。欲至膝者。欲至腰

腋 。欲至頸者。或欲灌身。或欲冷者。溫者。急流者

緩流者。其水一一隨眾生意。開神悦體。淨若無形

己六 、寶沙映照 寶沙映澈 。無深不照 0

己七、水演法音 微瀾徐 廻。 轉相灌注 。波揚無量微妙音聲。或聞佛法

僧聲 畏聲。或聞無性無作無我聲。大慈大悲喜捨聲。甘露 波羅密聲 。止息寂靜聲。無生無滅聲。

十力無

灌頂受位聲

己八、聞聲得益 分三

庚

根熟相應 得聞 等。成熟善根 如是種種聲已。其心清淨。無諸分別 。隨其所聞 。與法 相 應 。正直平

庚二、 隨意欲聞 其願 聞者 0 輒獨聞之。所不 欲聞 。了無所聞

庚三、 聞法得益 永不退於阿耨多羅三藐三菩提心

0

己九、往生勝樂 分二

庚一、體質同佛 十方世界諸往生者。皆於七寶池蓮華中。自然化生

。悉受清虛之身。無極之體。

庚二、享受極樂 不聞三逢惡惱苦難之名。尚無假設。何況實苦

。但

有自然快樂之音。是故彼國名爲極樂

超世希有第十八

丙四、所攝眾生莊嚴(第十八品至卅一品) 分二

丁一、眾生(十八品至廿五品) 分二

戊一、果(十八品至廿三品) 分六

己一、超世希有 分四

庚一、正報超世 分二

辛一、總讚人天 分二

壬一、容色無別 彼極樂國。所有眾生。容色微妙。超世希有。

六〇

咸同一類。無差別相。

壬二、順俗故名 但因順餘方俗。故有天人之名。

辛二、舉喻類顯 (喻) 分五

壬一、乞 人 比 帝 王 佛告阿難。譬如世間貧苦乞人。在帝

王邊 帝王若比轉輪聖王。則爲鄙恆 。面貌形狀。寧可類乎

壬二、帝

王

比

輪

王

。猶彼

乞人。在帝王邊也。

比 天 王 轉輪聖王。威相第一。比之忉利天王

壬三、輪

王

0 又復醜劣。

壬四、帝 釋比第六天王 相 假令帝釋。比第六天。雖百千倍。不 類也

0

壬五、第六天王比極樂聖眾 第六天王 。光顏容色。雖萬億倍。不相及逮。 。若 比極樂國中。菩薩聲聞

六一

庚二、依報 所處宮殿。衣服。飲食。猶如他化自在天王。

庚三、顯德 至于威德。階位 。神通變化。一切天人。不可爲比 0

百千萬億 。不可計倍。

庚四、結歎 阿難應知 0 無量壽佛極樂國土。如是功德莊嚴。不可思

議 0

受用具足第十九

己二、受用具足 分三

庚一、能受用 復次極樂世界。所有眾生。或已生。或現生。或當生 皆得如是諸妙色身。形貌端嚴。福德無量。智慧明

了 。神通自在

庚二、所受用 分二

辛 一、 總顯 受用種種。一切豐足。

辛二、別顯 分四

六二

壬一、隨意自在 宮殿。服飾。香花。幡蓋。莊嚴之具。隨意所

須。悉皆如念

壬二、食 自 在

若欲食時。七寶鉢器。自然在前。百味飲食。 自然盈滿。雖有此食。實無食者。但見色聞香

0 無所味著。事已化去。時至復 現 0

以意爲食。色力增長。而

無便穢

。身心柔軟

妙色。悉皆具足。自然在身。

復有眾寶妙衣。冠帶。瓔珞。無量光明。百千

壬四、住 自在 分四

癸一、

形色

所居舍宅。稱其形色。寶網彌覆

。懸諸實鈴。奇

壬三、衣 自

在

0

妙珍異。周 偏校飾

光麗 光色晃曜 。盡極嚴麗

癸三、大小 樓觀欄楯 。堂宇房閣 。廣狹方圓。或大或小

癸四、居處 或在虚空。或在平地。

## 德風華雨第二十

庚三、結自在

清淨安隱

。微妙快樂。應念現前。無不具足

己三、德風華雨 分六

庚 一、耳得妙音 其佛國土。每於食時。自然德風徐起。吹諸羅網

及眾寶樹

。出微妙音。演説苦空。無常。無我

。諸

波羅密。

庚二、鼻得妙香 流布萬種溫雅德香。其有聞者。塵勞垢習。自然不 起 0

庚三、身得妙觸 風觸其身。安和調適 。猶 如 比丘得滅盡定

庚四 眼得妙色 復吹七寶林樹 0 飄華成聚 0 種種色光 0 徧 滿佛土 0

足履其上。沒深四指 隨色次第。而 不 雜亂 心柔軟 。隨足舉已。還復如初 光潔 0 如 兜羅 緜 0

0

庚五

、再顯妙觸

六四

寶蓮佛光第二十一 己四、寶蓮佛光 庚一、寶蓮 庚六、六時華雨 辛三、光色無量 辛二、華千億葉 辛一、寶蓮周徧 辛五、蓮華大小 辛四、妙寶映飾 分六 分二 彼蓮華量。或半由旬。或一二三四。乃至百千由

過食時後。其華自沒。大地清淨。更雨新華。隨其

時節。還復周徧。與前無異。如是六反 0

又眾寶蓮華周滿世界。

一一寶華百千億葉。

其華光明。無量種色。青色青光。白色白光。玄

復有無量妙寶百千摩尼。映飾珍奇。明曜日月 黄朱紫。光色亦然

旬 0

辛六、寶蓮放光 一一華中。出三十六百千億光。

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

六五

#### 庚二、佛光 分四

辛一、光中化佛 一一光中。出三十六百千億佛。

辛二、身相殊特 身色紫金。相好殊特。

辛三、化佛放光 一一諸佛。又放百千光明。

辛四、化佛說法 分二

三二 建双沙片 三个

壬一、說微妙法 普爲十方說微妙法

壬二、安立正道 如是諸佛。各各安立無量眾生於佛正道。

## **己五、決證極果 分三**

庚一、清淨平等 分三

辛一、境平等 復次阿難。彼佛國土。無有昏闇火光日月星曜晝夜 之象。亦無歲月劫數之名。復無住著家室。於一切 處。既無標式名號。

辛二、餘方同讚

辛二、心平等 亦無取舍分別。

辛三、樂平等 唯受清淨最上快樂。

庚二、生證極樂

若有善男子。善女人。若已生。若當生。皆悉住於 正定之聚。決定證於阿耨多羅三藐三菩提

故 0

庚三、徵釋因果

何以故

。若邪定聚。及不定聚。不能了知建立彼因

## 十方佛讚第二十三

己六、十方佛讚 分二

庚一、諸佛稱讚 分二

辛一、東方詳讚 復次阿難。東方恆河沙數世界。一一界中如恆沙

無量壽佛 。不可思議功德 0

佛。各出廣長舌相。放無量光。説誠實言。稱讚

南西北方。恆沙世界。諸佛稱讚。亦復如是

四

六七

維上下。恆沙世界。諸佛稱讚。亦復如是。

庚二、徵釋讚意 分二

辛一、令生信願 何以故。欲令他方所有眾生聞彼佛名。發清淨心

。憶念受持。歸依供養。乃至能發一念淨信。所

有善根。至心廻向。願生彼國

隨願皆生。得不退轉。乃至無上正等菩提。

三輩往生第二十四

辛二、令得妙果

戊二、因(廿四品至廿五品) 分二

己一、三輩往生 分三

庚一、總標三輩 佛告阿難。十方世界諸天人民。其有至心願生彼國 凡有三輩。

庚二、別明三輩 分三

辛一、上輩 分三

六八

壬一、上輩因行 分三

癸一、捨家棄欲 其上輩者。捨家棄欲。而作沙門 0

癸二、發心專念 發菩提心。 一向專念。阿彌陀佛 0

壬二、往生果德

分三

癸一、臨終佛現 癸三、修德願生 修諸功德。願生彼國 此等眾生。臨壽終時。阿彌陀佛。與諸聖眾 0

癸二、隨佛化生 經須臾間。即隨彼佛往生其國。便於七寶華 。現在其前 0

中自然化生

智慧勇猛。神通自在

0

壬三、舉德以勸 分二

癸三、智德自在

癸一、 舉德

是故阿難 。其有眾生欲於今世見阿彌陀佛者

0

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會 勸勉 分二

子一、勝因 分二

丑一、發心專念

應發無上菩提之心。復當專念極樂國土。

丑二、積善廻向 積集善根。應持廻向。

子二、妙果 由此見佛。生彼國中。得不退轉。乃至無上菩

辛二、中輩 分二

提

壬一、中輩因行

癸一、發心專念 分二

其中輩者。雖不能行作沙門。大修功德。當

發無上菩提之心

癸二、修善願生

隨已修行。諸善功德。奉持齋戒。起立塔像 。一向專念。

阿彌陀佛

0

。懸繒然燈 。散華燒香。以此

廻

0

飯食沙門

0 願 生彼國 0

向

其人臨終。阿彌陀佛化現其身。光明相好

。具

壬二、往生果德

七0

如真佛。與諸大眾前後圍繞。現其人前。攝受

導引。即隨化佛往生其國。住不退轉。無上菩

辛三、下輩 分二

提

。功德智慧。次如上輩者也。

壬一、下輩因行 分三

癸一、發心專念 其下輩者。假使不能作諸功德。當發無上菩

提之心。一向專念。阿彌陀佛

0

癸二、信樂不疑 歡喜信樂。不生疑惑 0

癸三、至誠願生 以至誠心。願生其國

此人臨終。夢見彼佛。亦得往生。功德智慧。

次如中輩者也

壬二、往生果德

庚三、一心三輩 分二

辛一、大乘往生因行 分二

七一

壬一、淨心願生 若有眾生住大乘者。以清淨心。向無量壽。乃

至十念。願生其國。

壬二、淨念彼佛 聞甚深法。即生信解。乃至獲得一念淨心。發

一念心。念於彼佛。

此人臨命終時。如在夢中。見阿彌陀佛。定生

辛二、往生勝妙果德

彼國。得不退轉。無上菩提。

## 往生正因第二十五

己二、往生正因 分三

庚一、三類差別 分三

辛一、盡持經戒二利得生 分二

壬一、勝因 分六

癸一、聞持本經

。受持讀誦。書寫供養。

復次阿難。若有善男子。善女人。聞此經典

七二

癸二、一心求生 晝夜相續。求生彼刹。

癸三、發菩提心 發菩提心。

癸四、嚴持禁戒 持諸禁戒。堅守不犯。

癸五

二、饒益

有情

饒益有情。所作善根。悉施與之。令得安樂。

癸六、億彼依正 憶念西方阿彌陀佛。及彼國土。

壬二、妙果 分二

癸一、生相同佛 是人命終。如佛色相種種莊嚴。生寶刹中。

辛二、精修十善自利得生 分二

癸二、聞法不退

速得聞法。永不退轉

0

壬一、勝因 分三

癸一、當修十善 精進禪定。盡持經戒。要當作善。所謂 復次阿難。若有眾生。欲生彼國 。雖不能大 一不

殺生。二不偷盜。三不淫欲。四不妄言。五

不綺語。六不惡口 。七不兩舌。八不貪。九

不瞋。十不癡 0

癸二、晝夜憶念

如是晝夜思惟

0

極樂世界阿彌陀佛。種種功

德。 種 種莊嚴 0

癸三、志心歸依 志心歸依。頂禮供養

壬二、妙果 是人臨終。不驚不怖。心不顚倒。即得往生彼佛國

土

辛三、忙裡偷閑正念得生

分二

壬一、勝因 癸一、端心精進 分四

若多事物。不能離家。不暇大修齋戒。 清淨。有空閑時 。端正身心 。絕欲去憂 一心 。慈

進 0

心精 不當瞋怒 。嫉妬

。不得貪餮慳惜。不得中悔

癸二、斷惡修善

不得狐疑。要當孝順。至誠忠信

0

癸三、深信因果 當信佛經語深。當信作善得福。奉持如是等

法。不得虧失

癸四、忙中念佛 思惟熟計。欲得度脱。晝夜常念。願欲往生

阿彌陀佛清淨佛國。十日十夜。乃至一日一

夜。不斷絕者。

壽終皆得往生其國。

壬二、妙果

庚二、住大乘者往生妙果

行菩薩道。諸往生者。皆得阿惟越致。皆具 金色三十二相。皆當作佛。欲於何方佛國作

佛。從心所願。隨其精進早晚。求道不休。

阿難 會當得之。不失其所願也。 。以此義利故。無量無數不可思議無有

庚三、義利無盡諸佛共讚

七五

等等無邊世界。諸佛如來。皆共稱讚無量

壽佛所有功德。

## 禮供聽法第二十六

丁二、菩薩(廿六品至卅一品)

分六

戊一、禮供聽法 分二

己一、長行 分三

庚一、瞻禮

復次阿難。十方世界諸菩薩眾。爲欲瞻禮。極樂世界。

無量壽佛。

各以香華幢幡寶蓋。往詣佛所。恭敬供養。 聽受經法。宣布道化。稱讚佛土功德莊嚴

0

己二、偈頌 分五

庚三、受化

庚二、供養

庚一、說偈 爾時世尊即說領曰 0

庚二、本師歎十方菩薩 分三

辛一、雲集興供 分二

七六

壬一、十方雲集 東方諸佛刹。數如恆河沙。恆沙菩薩眾。往禮

無量壽。南西 北 四維。上下亦復然 0

壬二、奉諸妙供 咸以尊重心。奉諸珍妙供

辛二、讚德發願 分四

壬一、歎彼佛德

遊入

暢發和雅音。歌嘆最勝尊。究達神通慧。

深法門 0

壬二、歎彼佛名 聞佛聖德名。安隱得大利。種種供養中。勤修

無懈倦

觀彼殊勝刹。微妙難思議。功德普莊嚴。諸佛

壬三、歎彼佛剎

國難 比 0

辛三、佛光益眾 分二

壬四、歎發大願

因發無上心

0

願速成菩提

壬 彌陀 放光 應時無量尊。微笑現金容。光 明從口 出 0 编照

十方國。廻光還繞佛。三匝從頂入 0

壬二、會眾互慶 菩薩見此光。即證不退位。時會一切眾。互慶 生歡喜

庚三、本師歎彌陀 佛語梵雷震。八音暢妙聲。

庚四 彌陀歎十方菩薩 、嚴土受記 十方來正士。吾悉知彼願。志求嚴淨土。受記當 分三

辛二、覺幻妙行 作佛

是刹 覺了一切法。猶如夢幻響。滿足諸妙願。必成如 。知 土如影像。恆發弘誓心。究竟菩薩道

具諸功德本 。修勝菩提行。受記當作 佛

通達諸法性 0 一切空無我。專求淨佛土。必成如

辛三、歎二空智 是刹

辛一、自利利他 分二

壬一、歎得受記 聞法樂受行。得至清淨處。必於無量尊。受記

成等覺。

壬二、歎成佛處 癸一、聞名不退 分二 無邊殊勝刹。其佛本願力。聞名欲往生。自

致不退轉 0

癸二、願生成佛 菩薩興至願。願己國無異。普念度一切。各

發菩提心。捨彼輪廻身。俱令登彼岸。

奉事萬億佛。飛化徧諸刹。恭敬歡喜去。還到安

養國。

辛二、自他不二

歌嘆佛德第二十七

戊二、歌歎佛德 分三

、興供歎佛 分二

庚一、興供 分四

辛一、承威徧供 佛語阿難。彼國菩薩。承佛威神。於一食頃。復

往十方無邊淨刹。供養諸佛。

辛二、供具隨心 分二

壬一、隨念即至 華香幢幡。供養之具。應念即至。皆現手中

辛三、供佛菩薩 壬二、珍妙殊特 以奉諸佛。及菩薩眾。 珍妙殊特。非世所有。

辛四、別明花供 分四

壬一、花合成蓋 其所散華。即於空中。合爲一華。華皆向下 端圓周匝。化成華蓋

壬二、香光普薰 百千光色。色色異香。香氣普薰

壬三、華蓋之量 蓋之小者。滿十由旬。如是轉倍。乃至徧覆三

千大千世界。

壬四、花供常新 隨其前後。以次化沒。若不更以新華重散。前

所散華終不復落。

庚二、歎佛 於虚空中共奏天樂。以微妙音歌嘆佛德

己二、還國聞法 分三

庚 二、菩薩聞法得道 經須臾間。還其本國。都悉集會七寶講堂。 無量

壽佛。則爲廣宣大教。演暢妙法。莫不歡喜

解得道。

庚二、無情聞法興供 即時香風吹七寶樹。出五音聲。無量妙華。隨風

一切諸天。皆齎百千華香。萬種伎樂。供養彼佛四散。自然供養。如是不絕。

庚三、諸天聞法興供

己三、結功有在 此皆無量壽佛本願加威。及曾供養如來。善根相續。 及諸菩薩聲聞之眾。前後往來。 熙怡快樂

無缺減故。善修習故。善攝取故。善成就故。

## 大士神光第二十八

戊三、大士神光 分三

己一、菩薩智通 分二

庚一、洞視徹聽

。八方。上下。去來。現在之事。

佛告阿難。彼佛國中。諸菩薩眾。悉皆洞視。徹聽

諸天人民。以及蜎飛蠕動之類。心意善惡。口所欲

庚二、他心徧知

言。何時度脱。得道往生。皆豫知之。

又彼佛刹諸聲聞眾。身光一尋。菩薩光明。照百由旬。

己三、別明上首 分四

己二、聖眾身光

庚一、威光普照 有二菩薩。最尊第一。威神光明。普照三千大千世

界。

庚二、大士名號 音。一名大勢至。 阿難白佛。彼二菩薩。其號云何。佛言。一名觀世

八二

庚三、因行殊勝 此二菩薩。於娑婆界。修菩薩行。往生彼國。常在

阿彌陀佛左右。

庚四、利樂十方 分二

辛一、雙明隨心利樂 欲至十方無量佛所。隨心則到。現居此界。作

大利樂。

辛二、別明觀音救苦 世間善男子。善女人。若有急難恐怖。

但自歸

命觀世音菩薩。無不得解脱者。

願力宏深第二十九

戊四、願力宏深 分三

己一、生皆作佛 皆當究竟一生補處 復次阿難 。彼佛刹中。所有現在。未來。一切菩薩

0

己二、主伴宏願 分四

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

庚一 稱願度生 唯除大願。入生死界。爲度群生。作師子吼。擐大

同彼 甲胄。以宏誓功德而自莊嚴。雖生五濁惡世。示現 。直至成佛。不受惡趣。生生之處。常識宿命

0

庚二、佛意度生 無量壽佛意欲度脱十方世界諸眾生類。皆使往生其

國 。悉令得泥洹道

輾轉教脫 度脱 作菩薩者。令悉作佛。既作佛已。轉相教授 。如是輾轉。不可復計

0

轉相

0

庚三、

庚四、所生無盡 分二

辛一、正說(度生願滿) 十方世界。聲聞菩薩 。諸眾生類 。生彼佛國

辛二、喻明(能容設喻) 彼佛國中 0 。得泥洹道。當作佛者。不可勝數 猶 。是大海水。寧爲增減 如大海 。常如一法 。爲水中王。諸水流行。都入海 。不爲增多 。所 以 者何

中

八四

己三、結歸彌陀 八方上下。佛國無數。阿彌陀國。長久廣大。明好快

樂。最爲獨勝。本其爲菩薩時。求道所願。累德所致

·無量壽佛。恩德布施。八方上下。無窮無極

。深大

無量。不可勝言。

## 菩薩修持第三十

戊五、菩薩修持 分六

己一、自利行圓 分二

庚一、總讚(定慧圓滿)

復次阿難。彼佛刹中一切菩薩。禪定。智慧

神通。威德。無不圓滿

0

0

庚二、顯因 分五

辛一、究明密藏 諸佛密藏。究竟明了。

辛二、調伏身心 調伏諸根。身心柔軟。

辛三、正慧除習深入正慧。無復餘習。

八六

辛四、依佛所行 依佛所行。七覺聖道。修行五眼。照真達俗。

辛五、五眼圓明 肉眼簡擇。天眼通達 0 法眼清淨 慧眼見真 ()。佛

眼具足。覺了法性

己二、利他德滿 分三

庚一、慧辯說法 辯才總持。自在無礙 。善解世間無邊方便。所言誠

無導無说。無諸分別。遠離顛到。

。深入義味。度諸有情。演説正法

。無相無爲

諦

無縛無脱。無諸分別。遠離顚倒

庚二、妙用自在 分二

辛一、受用自在 於所受用。皆無攝取。

辛二、遊剎自在 编遊佛刹 0 無愛無厭 。亦無希求不希求想。亦無

彼我違怨之想。

庚三、平等利生 分二

辛一、徵 何以故。

分二

壬一、悲利解如(根本智) 彼諸菩薩。於一切眾生。有大慈悲利益

心故 。捨離一切執著。成就無量功德

0

如 如

壬二、善演正論(後得智) 善知集滅音聲方便。不欣世語 以無礙慧。解法 0

。樂在正

論

己三、二利圓滿 分四

庚一、寂盡二餘 知一切法。悉皆空寂。生身煩惱。二餘俱盡

庚二、究竟一乘 於三界中。平等勤修。究竟一乘。至於彼岸

決斷疑網 0

庚三、疑斷慧生

證無所得。 以方便智。 增長了

知

0

0

0

庚四、悟由自心 從本以來。安住神通。得一乘道 。不由他悟 0

## 真實功德第三十一

己四 、喻明二利德 分二

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

八七

\

## 庚一、自德無礙 分二

辛一 、德體尊勝 其智宏深。譬如巨海。菩提高廣。喻若須彌 。自

身威光。超於日月。其 心潔白 。猶 如雪 山 0

辛二、德用自在 忍辱如地 。一切平等。清淨如水 。洗諸 塵垢 熾

盛如火 。燒煩惱薪 0 不著 如如 風 0 無諸 障 礙 0

庚二、利他德大 虚空。大慈等故。如淨蓮華。離染污故。如尼拘樹 法音雷震。覺未覺故 。雨 甘露法 0 潤 眾 生故 0 曠若

。覆蔭大故。如金剛杵。破邪執故。如鐵圍山

。眾

魔外道不能動故。

己五、明德行圓備 分三

庚

調伏自他 其 琉 璃 ら 正直。善巧 0 内外明潔 決定 。其所言說。令眾悦 。論法 無厭。求法 服 0 不倦。戒若 擊法 鼓 0

建法幢 。曜慧日。 破痴闇。淳淨溫和。寂定明察。

ハ

爲大導師。調伏自他。

引導群生。捨諸愛著。永離三垢。遊戲神通。因緣

庚二、智導群生

願力。出生善根。摧伏一切魔軍。尊重奉事諸佛

爲世明燈。最勝福田 。殊勝吉祥。堪受供養

赫奕歡喜。雄猛無畏。身色相好。

功德辯才。具足

莊嚴。無與等者。

庚三、福慧莊嚴

常爲諸佛所共稱讚。究竟菩薩諸波羅密。而常安住 不生不滅諸三摩地。行遍道場。遠二乘境

己六、結成諸佛稱讚

戊六、總結實德無盡 阿難。我今略說。彼極樂界。所生菩薩。真實功德

悉皆如是。若廣說者。百千萬劫。不能窮盡

# 壽樂無極第三十二

**丙五、對顯淨穢誡勸**(卅二品至四二品)

丁一、誡(卅二品至卅七品)

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

八九

戊一、勸(卅二品至卅四品) 分三

己一、令知淨穢 分二

庚一、顯淨土妙勸導往生 分五

辛一、標依正勸 分三

壬一、智德無量 佛告彌勒菩薩 。諸天人等。無量壽國。聲聞菩

薩 。功德智慧。不可稱說

壬二、清淨微妙 又其國土微妙。安樂。清淨若此。

辛二、行道和正 壬三、勸力為善 何不力爲善。念道之自然

分三

壬一、觀行無懈 心不中廻 出入供養 。意無解時 。觀經行道。喜樂久習。才猛智慧。

壬二、中道自然 外若遲緩 中表相應。自然嚴整 0 内獨駛急。容容虚空。適得其中 0

壬三、咸為道慕 檢斂端直。身心潔淨。無有愛貪。志願安定。

無增缺減 。求道和正。不誤傾邪 。隨經約令。

不敢蹉跌 。若於繩墨。咸爲道慕

曠無他念。無有憂思。自然無爲。虛空無立

。淡

辛三、無住生心

安無欲 。作得善願。盡心求索。含哀慈愍。禮義

都合。苞羅表裏。過度解脱

辛四、顯性妙用 分二

壬一、顯性自然 自然保守。真真潔白。志願無上。淨定安樂。 旦開達明徹 。自然中自然相 。自然之有根本

自然光色參廻。轉變最勝 0

鬱單成七寶。 横攬成萬物。光精明俱出。善好

殊無比。著於無上下。洞達無邊際

0

壬二、性德妙用

辛五、極勸往生 分六

九二

壬一、極勸勤求 宜各勤精進。努力自求之。

壬二、必生佛國 必得超絕去。往生無量清淨阿彌陀佛國

壬三、横出三界 横截於五趣。惡道自閉塞

壬四、究竟方便 無極之勝道。易往而無人。其國不逆違

。自然

所牽隨

壬五、 壽樂無極 捐志若虚空。勤行求道德。可得極長生。壽樂

無有極

何爲著世事。譊澆憂無常。

## 勸諭策進第三十三

壬六、應知離苦

庚二、示穢土惡令知厭離 分六

辛一、諭憂惱勸捨 分二

壬一、共爭不急 分二

癸一、勤務惡苦 世人共爭不急之務。於此劇惡極苦之中。勤

身營務。以自給濟。

癸二、起惑妄作 尊卑。貧富。少長。男女。累念積慮。爲心

分二

走使。

壬二、憂苦萬端

癸一、財物憂苦 分三

子一、有無同憂 無田憂田。無宅憂宅。眷屬財物。有無同

憂

子二、欲無止境 有一少一。思欲齊等。

子三、有憂非常 適小具有。又憂非常。水火盜賊。怨家債

心慳意固。無能縱捨。命終棄捐。莫誰隨者 貧富同然。憂苦萬端 主。焚漂劫奪。消散磨滅

癸二、增益惡根

辛二、諭眷屬和敬 世間人民。父子兄弟夫婦親屬。當相敬愛。無

相憎嫉。有無相通。無得貪惜。言色常和。莫

相違戾。

辛三、諭心諍成怨 或時心諍。有所恚怒。後世轉劇。至成大怨。

世間之事。更相患害。雖不臨時。應急想破。

辛四、諭捨惡修善 分三

壬一、生死自當 人在愛欲之中。獨生獨死。獨去獨來。苦樂自

當。無有代者。

壬二、六趣異途 善惡變化。追逐所生。道路不同。會見無期。

辛五、示迷教業果 分二

壬三、勸力修善

何不於強健時。努力修善。欲何待乎。

壬一、三毒增上 分二

癸一、相續有根 愚神闇。轉受餘教。顚倒相續。無常根本 世人善惡自不能見。吉凶禍福 。競各作之。身

癸二、耽著毒欲 蒙冥抵突。不信經法。心無遠慮。各欲快意

。迷於瞋恚。貪於財色。終不休止。哀哉可

傷

壬二、勸發深思 分二

癸一、昧事真相 先人不善。不識道德。無有語者。殊無怪也

。死生之趣。善惡之道。都不之信。謂無有

0

是

癸二、勸他當省 分三

子一、生死顧戀 更相瞻視。且自見之。或父哭子。或子哭

父。兄弟夫婦

。更相哭泣。一死一生。迭

相顧戀

子二、結縛惑道

欲。不能深思熟計。專精行道。年壽旋盡 憂爱結縛 。無有解時。思想恩好。不離情

九五

無可奈何。惑道者眾。悟道者少。

子三、惡逆罪極 各懷殺毒。惡氣冥冥。爲妄興事。違逆天 地。恣意罪極 。頓奪其壽。下入惡道 。無

有出期 0

辛六、諭離惡勸修 分四

壬一、離惡行善 若曹當熟思計。遠離眾惡。擇其善者。勤而行

之。

壬三、勸生淨土 壬二、當離愛欲 愛欲榮華。不可常保。皆當別離。無可樂者。 當勤精進。生安樂國 。智慧明達。功德殊勝

0

壬四 、勿虧經戒 勿得隨心所欲。虧負經戒。在人後也。

#### 心得開明第三十 四

己二、蒙教心開 分三

庚一、蒙教脫苦 彌勒白言。佛語教戒。甚深甚善。皆蒙慈恩解脱憂

九六

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會 辛五 辛四、輾轉苦痛 、表裡相應

庚二、讚超群聖 佛爲法王。尊超群聖。光明徹照。洞達無極。普爲

苦。

一切天人之師 0

今得值佛。復聞無量壽聲。靡不歡喜。心得開明。

己三、重誨當機 分四

庚三、心得開明

庚一、自利利他 分六

辛一、敬佛大善 佛告彌勒。敬於佛者。是爲大善

辛二、念佛杜惡 實當念佛。截斷狐疑 。拔諸愛欲。杜眾惡源

辛三、遊化示教 若曹當知十方人民。永劫以來。輾轉五道。憂苦 遊步三界。無所罣礙 。開示正道。度未度者

不絕。生時苦痛。老亦苦痛。病極苦痛。死極苦

痛。惡臭不淨。無可樂者

宜自決斷。洗除心垢。言行忠信。表裏相應 0

辛六、轉相拯濟 人能自度。轉相拯濟。

庚二、真實因果 辛一、短時修因 分二 至心求願。積累善本。雖一世精進勤苦。須臾間

耳。

辛二、永得樂果 後生無量壽國。快樂無極。永拔生死之本。無復

苦惱之患。壽千萬劫。自在隨意

宜各精進。求心所願。無得疑悔。自爲過咎。生彼

庚三、勿生邊地

邊地。七寶城中。於五百歲受諸厄也。

彌勒白言。受佛明誨。專精修學。如教奉行。不敢

有疑 0

庚四、彌勒承誨

濁世惡苦第三十五

戊二、誡 (卅五品至卅七品)

己一 、濁世惡苦 分五

九八

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

癸二、惡業殃罰

庚一、讚無惡成德 佛告彌勒。汝等能於此世。端心正意。不爲眾惡

。甚爲大德

庚二、徵釋所以

所以者何。十方世界善多惡少。易可開化。唯此

庚三、令捨惡得福 我今於此作佛。教化群生。令捨五惡。去五痛 五惡世間。最爲劇苦。

離五燒。降化其意。令持五善。獲其福德

庚四、違教成五惡 分三

辛一、徵數 何等爲五。

辛二、別釋 分五

壬一、殺 分五

癸一、 共造殺業 其一者。世間諸眾生類。欲爲眾惡。強者伏 弱。轉相 対賊 。殘害殺傷。迭相吞噉 0

不知爲善。後受殃罰。故有窮乞。孤獨 九九 軰

盲。瘖癌。痴惡。尪狂。皆因前世不信道德

。不肯爲善

癸三、善業福果

其有尊貴。豪富。賢明。長者。智勇。才達

皆由宿世慈孝。修善積德所致

0

癸四、以果驗因 分三

子一、法(三途苦果) 冥。轉生受身。改形易道。故有泥犁。 世間有此目前現事。壽終之後。入其幽

禽獸 譬如世法牢獄。劇苦極刑 隨罪趣向 。蜎飛蠕動之屬 。所受壽命。或長或短 。魂神命精

子二、喻(獄苦報償)

共生 0 更相 報 償

殃惡未盡。終不得離

。輾轉其中

。累劫

。相從

0

難出。難得解脱。痛不可言

子三、合(餘殃異熟)

、餘報無盡 天地之間。自然有是。雖不即時暴應。善惡

會當歸之

壬二、盜 分六

癸一、

(不順法度)

其二者。世間人民。不順法度。奢婬驕縱。

任心自恣 0

癸二、盜 法

居上不明。在位不正。陷人冤枉。損害忠良

。心口各異。機偽多端。尊卑中外。更相欺

誑

癸三、欲貪亡身 瞋恚愚痴。欲自厚己。欲貪多有。利害勝負

。結忿成讎。破家亡身。不顧前後

禍福隨身

癸四

富有慳惜。不肯施與。愛保貪重。心勞身苦

生。或在樂處。或入苦毒。 如是至竟。無一隨者。善惡禍福。追命所

癸五、盜習固結 又或見善憎謗。不思慕及。常懷盜心。帰望

他利。用自供給 。消散復取

神明尅識。終入惡道。自有三途。無量苦惱 輾轉其中。累劫難出。痛不可言

癸六、三途輾轉

壬三、婬 分二

癸一、忘命婬妷 分二

子一、敗家踰禮 其三者。世間人民。相因寄生。壽命幾何 。不良之人。身心不正。常懷邪惡。常念

**经妷**。煩滿胸中。邪態外逸。費損家財

事爲非法。所當求者。而不肯爲

又或交結聚會。興兵相伐 奪迫脅。歸給妻子。極身作樂。眾共憎厭 。攻劫殺戮

。強

子二、婬引殺機

。患而苦之。

癸二、三途受報 如是之惡。著於人鬼。神明記識。自入三途

。無量苦惱。輾轉其中。累劫難出 。痛不可

言。

壬四、妄 分四

癸一、 欺誑損他 其四者。世間人民。不念修善。兩舌。惡口

。憎嫉善人。敗壞賢明。不孝

。妄言。綺語

父母。輕慢師長。朋友無信。難得誠實。

尊貴自大。謂己有道。橫行威勢。侵易于人

欲人畏敬。不自慚懼

難可降化。常懷驕慢。賴其前世。福德營護

癸三、福盡惡歸

癸二、誇大自欺

。今世爲惡。福德盡滅。壽命終盡。諸惡繞

歸

苦極

悔遲

又其名籍。記在神明。殃咎牽引。無從捨離

但得前行。入于火鑊。身心摧碎。神形苦

極 。當斯之時。悔復何及 0

壬五、酒 分四

癸一、 負恩違義

其五者。世間人民。徙倚懈怠。不肯作善。

治身修業。父母教誨。違戾反逆。譬如怨家

癸二、情義俱無

放恣。遊散。耽酒。嗜美。魯扈。抵突。不 不如無子。負恩違義。無有報償

識人情。無義無禮。不可諫曉。六親眷屬。

資用有無。不能憂念。不惟父母之恩。不存

癸三、愚癡蒙昧 意念身口 師友之義 0

生死善惡。欲害真人。鬥亂僧眾。愚痴蒙昧 。曾無一善。不信諸佛經法。不信

。自爲智慧。不知生所從來。死所趣向

。不

〇 四

仁 不順。希望長生。

癸四

、障蔽現前

慈心教誨

。心中閉塞。意不開解。大命將終。悔懼交 。而不肯信。苦口與語。無益其人

至。不豫修善。臨時乃悔。悔之於後。將何

及乎。

辛三、結成 分三

壬一、禍福自當 天地之間。五道分明。善惡報應。禍福相承

0

身自當之。無誰代者。

善人行善 。從樂入樂。 從明入明。惡人行惡

從苦入苦

。從冥入冥

( ) 誰能

知者

獨佛

知耳

0

壬二、善惡分明

教語開示 。信行者少 。生死不休。惡道不絕

壬三、解脫無期

惱 如是世人 輾轉其中。世世累劫。無有出期 0 難 可具盡 0 故有自然三逢。 。難得解 無量苦

一〇五

脱。痛不可言。

如是五惡五痛五燒。譬如大火。焚燒人身。若能

自於其中一心制意。端身正念。言行相副

0

所作

庚五、依教成五善

至誠 。獨作諸善。不爲眾惡。身獨度脱 。獲其福

德。可得長壽。泥洹之道。是爲五大善也

#### 重重誨勉第三十六 己二、重重誨勉 分三

庚一、約折伏以誨勉

分二

辛一、誠惡 分四

壬一、約相生以重誨

分二

癸一、誠輾轉莫犯 佛告彌勒 輾轉相生 。吾語汝等。如是五惡五痛五燒 。敢有犯此。當歷惡趣

癸二、明二報示懲 分二 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

子一、現世華報 或其今世。先被病殃。死生不得。示眾見

之。

子二、後世果報 或於壽終。入三惡道。愁痛酷毒。自相燋

然。

壬二、約果報以重誨 共其怨家。更相殺傷。從小微起。成大困劇

壬三、約相因以重誨

皆由貪著財色。不肯施惠。各欲自快。無復 曲直。痴欲所迫。厚己爭利。富貴榮華。當

時快意。不能忍辱。不務修善。威勢無幾。

以磨滅

隨 天道施張。自然糺舉。榮榮松松。當入其中

。古今有是。痛哉可傷。

壬四、約因果而示傷

辛二、 勸善 分三

壬一、依教奉行免苦

汝等得佛經語。熟思惟之。各自端守。終身不

怠。尊聖敬善。仁慈博愛。當求度世。拔斷生 死眾惡之本。當離三塗。憂怖苦痛之道

壬二、約三業端正勸 分三

癸一、身心淨潔 若曹作善。云何第一。當自端心。當自端身

。耳目口鼻。皆當自端。身心淨潔。與善相

應。

癸二、棄欲止惡 勿隨嗜欲。不犯諸惡。

癸三、言和行專

壬三、倉卒不諦亡功 作事倉卒。敗悔在後。爲之不諦。亡其功夫。

言色當和。身行當專。動作瞻視。安定徐爲。

### 如貧得實第三十七

庚二、約攝受以誨勉 分七

辛一、彼此修善相較 分二

壬一、一日百年 汝等廣植德本。勿犯道禁。忍辱精進。慈心專 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

壬三、轉相教化

。齋戒清淨。一日一夜。勝在無量壽國爲善

百歲

壬二、徵釋所以 所以者何。彼佛國土。皆積德眾善。無毫髮之

惡。

辛二、此方十方較量 分二

壬一、十日千歲 於此修善。十日十夜。勝於他方諸佛國中。爲

善千歲 0

壬二、徵釋所以 所以者何。他方佛國。福德自然。無造惡之地。

辛三、佛哀授法勸行 分三

壬一、此世苦毒 唯此世間 。善少惡多。飲苦食毒。未嘗寧息。

壬二、誨諭勸行

吾哀汝等

。苦心誨喻。授與經法。悉持思之

悉奉行之

尊卑。男女。眷屬。朋友。轉相教語。自相約

檢 。和順義理。歡樂慈孝。

辛四、改過所願輒得

分二

壬二、洒心易行 壬一、如教悔改 所作如犯 奉持經戒 。如貧得寶。改往修來。洒心易行 0 則自悔過。去惡就善。朝聞夕改

0

0

自然感降 0 所願輒得

辛五、佛化殊勝善利 佛所行處。國邑丘聚 。靡不蒙化。天下和順

0

日月清明。 風雨以時。災厲不起。國豐民安。

兵戈無用 。崇德興仁。務修禮讓 。國無盜賊

0

無有怨枉 0 強不凌弱。各得其所

我哀汝等。甚於父母念子。我於此世作佛。以善

辛六、佛教拔苦獲安

辛七、末世勸轉相教 吾般泥洹。經道漸滅。人民諂偽。復爲眾惡 五燒五痛。久後轉劇。汝等轉相教誠 攻惡。拔生死之苦。令獲五德。升無爲之安。

0

如佛經

法。無得犯也。

庚三、結歸當機受誨 彌勒菩薩。合掌白言。世人惡苦。如是如是。佛 皆慈哀。悉度脱之。受佛重誨。不敢違失

### 禮佛現光第三十八

勸 (卅八品至四二品) 分五

戊一、 佛勸禮念求見依正 分九

、佛教禮念 佛告阿難。若曹欲見無量清淨平等覺。及諸菩薩阿羅 漢等所居國土。應起西向。當日沒處。恭敬頂禮

念南無阿彌陀佛 0

1。稱

己二、感佛應現 分三

庚一、善根能感 樂世界阿彌陀佛。供養奉事。種諸善根 阿難即從座起 。面西合掌。頂禮白言。我今願見極

庚二、彌陀應現 頂禮之間。忽見阿彌陀佛。容顏廣大。色相端嚴。

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

如黃金山。高出一切諸世界上。

庚三、感多佛應 又聞十方世界諸佛如來 。稱揚讚歎 。阿彌陀佛種種

功德 心無礙 無斷 0

己四 己三、阿難願生 、示生因緣 世尊告言。其中生者。已曾親近無量諸佛 阿難白言 汝欲生彼。應當一心歸依瞻仰。 0 彼佛淨刹得未曾有。我亦願樂生於彼土。 0 植眾德本

己五 、現瑞證轉 分三

0

庚 二、法 分二

辛一、放光普照 作是語時。 阿彌陀佛即於掌中放無量光。普照一

切諸佛世界 0 時諸 佛國 。皆悉明 現 0 如處一尋

辛二、此界盡照

以

阿彌

陀佛殊勝光明

0

極

清淨故

。於

此

世界所有

林。天人宮殿。一切境界。無不照見。 黑 山 雪 山 0 金剛 0 鐵 圍 0 大 小 諸 山。 江河 0 叢

辛一、如日明照 譬如日出。明照世間。乃至泥犁。谿谷。幽冥之

處 。悉大開闢 。皆同 一色。

猶如劫水彌滿世界。其中萬物。沉沒不現。滉養

辛二、如水彌滿

浩汗。唯見大水。

彼佛光明。亦復如是。聲聞菩薩。一 切光明。悉皆隱蔽

庚三、合

唯見佛光。明耀顯赫。

0

己六、見彼依正 分二

庚一、見依 此會四眾。天龍八部。人非人等。皆見極樂世界。種種

庚二、見正 分三

莊嚴

辛一、法

薩 阿彌陀佛 0 圍繞恭敬 。於彼高座。威德巍巍。相好光明。聲聞菩

一三

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

一一四

辛二、喻譬如須彌山王。出於海面。明現照耀。

清淨平正 。無有雜穢 。及異形類 。唯是眾寶莊嚴。聖

己七、踊躍禮念 阿難及諸菩薩眾等。皆大歡喜。踊躍作禮。以頭著地

賢共住

己八、六道沾恩 分三

0

稱念南無阿彌陀三藐三佛陀

0

庚一、覩光止苦修善 諸天人民。以至蜎飛蠕動。覩斯光者。所有疾苦 。莫不休止。一 切憂惱。莫不解脱。悉皆慈心作

善。歡喜快樂。

庚二、天樂不鼓自鳴 鐘磬琴瑟 。箜篌樂器 。不鼓自然皆作五音

庚三、十方諸天供養 諸佛國中 0 諸天人民 。各持花香。來於虛空散作

供養

己九、彼此同見

分二

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

庚一、此見彼 爾時極樂世界。過於西方百千俱胝那由他國。以佛威

力。如對目前。如淨天眼。觀一尋地。

庚二、彼見此 彼見此土。亦復如是 。悉覩娑婆世界。釋迦如來。及

### 慈氏述見第三十九

比

丘眾

。圍繞說法

0

戊二、佛問當機各述所見 分五

己一、問答見依報莊嚴否 分二

庚一、問 分二

辛一、平地 爾時佛告阿難。及慈氏菩薩。汝見極樂世界。宮殿

樓閣。泉池。林樹。具足微妙。清淨莊嚴不。

0

汝見欲界諸天。上至色究竟天。雨諸香華。徧佛刹不。

庚二、答 阿難對曰。唯然已見。

辛二、虚空

己二、問答聞彌陀說法否 分二

一 五

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

庚一、問 汝聞阿彌陀佛大音宣布一切世界。化眾生不。

ー ー 六

庚二、答 阿難對曰。 唯然已聞。

己三、問答見大眾活動否 分二

庚一、問 分三

辛一、十方供佛 佛言汝見彼國淨行之眾。遊處虛空。宮殿隨身。

無所障礙

。徧至十方供養諸佛不

辛二、淨念相繼 及見彼等念佛相續不。

辛三、化鳥說法 復有眾鳥。住虚空界。出種種音。皆是化作。汝

悉見不。

庚二、答 慈氏白言。如佛所説。一一皆見。

己四、問答見彼土胎生否 分二

庚 問見胎生否 佛告彌勒 0 彼國人民有胎生者。汝復見不

庚二、答胎化皆見 彌勒白言。世尊。我見極樂世界人住胎者。 如夜

摩天。處於宮殿。又見眾生。於蓮華內結跏趺坐

。自然化生

何因緣故。彼國人民。有胎生者。有化生者

邊地疑城第四十

己五、彌勒問胎化因緣

戊三、 勸知生因免墮疑城

分三

己一、胎生因緣 分三

庚一、因 分二

辛一、疑智信福求生

壬一、疑修願生 分三 佛告慈氏。若有眾生。以疑惑心。修諸功德。

願生彼國

壬二、疑惑佛智 無等無倫 不了佛智 。最上勝智 。不思議智。不可稱智。大乘廣智 0 於此諸智。疑惑不信 0 0

壬三、猶信罪福 猶信罪福。修習善本。願生其國

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

ー 七

辛二、疑自猶念往生 分四

壬一、希求佛智 等智。威德廣大不思議智。 復有眾生。積集善根。希求佛智。普遍智。無

於自善根。不能 生信

壬二、疑自善根

壬三、意志猶豫 故於往生清淨佛國。意志猶豫

無所專據

庚二、果 分三

壬四

、續念得生

然猶續念不絕。結其善願爲本。續得往生

辛一、道止邊界 是諸人等。以此因緣。雖生彼國。不能前至無量 壽所。道止佛國界邊 。七寶城中。 佛不使爾 。身

行所作。心自趣向。

辛二、受如忉利 亦有寶池蓮華。自然受身。飲食快樂。如忉利天

辛三、果不自在 分三

壬一、困厄 於其城中。不能得出。

壬二、滯礙 所居舍宅在地。不能隨意高大。

壬三、愚闇 於五百歲。常不見佛。不聞經法。不見菩薩聲聞聖

庚三、示胎生名 其人智慧不明。知經復少。心不開解。意不歡樂。

眾。

是故於彼。謂之胎生

己二、化生因緣 分二

庚一、因 分二

辛二、信己善根 辛一、明信佛智 若有眾生。明信佛智。乃至勝智。斷除疑惑。

庚二、果 (等齊聖賢) 信己善根。作諸功德。至心廻向 皆於七寶華中。自然化生。跏趺 而坐。須臾之頃

就 身相。光明 彌勒當知 。彼化生者。智慧勝故 。智慧 。功德。如諸菩薩。具足成

己三、結示疑惑所致 其胎生者。五百歲中。不見三寶。不知菩薩法式。

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

不得修習功德。無因奉事無量壽佛。當知此人。宿

世之時。無有智慧。疑惑所致。

### 惑盡見佛第四十一

戊四、勸知惑苦以斷眾疑 分四

]一、喻 分三

庚一、 問 譬如轉輪聖王。有七寶獄。王子得罪。禁閉其中。層樓

綺殿。實帳金牀。欄窗榻座。妙飾奇珍。飲食衣服

。如如

轉輪王 。而以金鏁。繫其兩足。諸小王子。寧樂此不。

庚三、求脫 庚二、答 慈氏白言。不也。世尊。彼幽繁時。心不自在 但以種種方便。欲求出離。求諸近臣。終不從心

0

輪王

歡喜。方得解脱。

己二、合 分四

庚一、合被囚 佛告彌勒。此諸眾生。亦復如是。若有墮於疑悔。希 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

求佛智。至廣大智。於自善根。不能生信。由聞佛名

庚二、合寶獄 彼處華胎 起信 心故。雖生彼國。於蓮華中。不得出 。猶 如園苑宮殿之想。何以故。彼中清淨 現 0

無諸穢惡

庚三、合無樂 0

然於五百歲中。不見三寶。不得供養奉事諸佛 切殊勝善根 0 以此爲苦。不生欣樂

庚四、合得脫 若此眾生。識其罪本。深自悔責。求離彼處。往昔世

0

遠離

。久久亦當開解歡喜。亦得徧供無數無量諸佛 過失盡已。然後乃出。即得往詣無量壽所。聽聞

0

中

0

經

法

修諸功德

己三、

勸知疑信利害

汝

阿逸多。當

知知

疑惑

0

於諸菩薩爲大損害。爲失大

利 。是故應當明信諸佛無上智慧

己四 問答 分二

庚一、問答不求往生所以 分二

辛一、問 慈氏白言。云何此界一類眾生。雖亦修善。而不求生。

辛二、答 佛告慈氏。此等眾生。智慧微淺。分別西方。不及天

界。是以非樂。不求生彼 0

庚二、問答免輪廻之所以

辛一、問 慈氏白言。此等眾生。虚妄分別。不求佛刹。何免輪 分二

辛二、答 分二

廻 0

壬一、答輪廻因

分二

癸一、著世間福田 分二

子一、邪見修福難出

求人天果。得報之時。一切豐足。而未 慧。深著世樂。人間福報 佛言彼等所種善根。不能離相。不求佛 。雖復 修福 0

ーニニ

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

能出三界獄中。假使父母妻子男女眷屬

。欲相救免。邪見業王。未能捨離。常

處輪廻而不自在

子二、愚癡不修難救 汝見愚痴之人。不種善根。但以世智聰

辯。增益邪心。云何出離生死大難

癸二、著出世福田 復有眾生。雖種善根。作大福 田。取相分

壬二、答解脫因 若以無相智慧。植眾德本。身心清淨。遠離分 別。情執深重。求出輪廻。終不能得。

脱

别

。求生淨刹。趣佛菩提。當生佛刹。永得解

菩薩往生第四十二

戊五、 問答往生數計以勸

、總問此界他方 彌勒菩薩白佛言。今此娑婆世界。及諸佛刹。不退

菩薩 。當生極樂國者。其數幾何。

己二、別答此界他方 分二

庚一、此界 分二

辛一、大行七百餘億 佛告彌勒。於此世界。有七百二十億菩薩。已

曾供養無數諸佛。植眾德本。當生彼國

諸小行菩薩。修習功德。當往生者。不可稱計。

庚二、他方 分五

辛二、小行不可稱計

辛一、結

前 生 後 不但我剎諸菩薩等。往生彼國。他方佛土

。亦復如是 0

辛二、略舉他方十一剎 薩 從遠照佛刹。有十八俱胝那由他菩薩摩訶 。生彼國土 。東北方寶藏佛刹。有九十

億不退菩薩。當生彼國。從無量音佛刹 光明佛刹。龍天佛刹。勝力佛刹。師子佛

一二四

幢佛刹。不退菩薩當往生者。或數十百億刹。離塵佛刹。德首佛刹。仁王佛刹。華

其第十二佛名無上華。彼有無數諸菩薩眾。或數百千億。乃至萬億。

皆不退轉。智慧勇猛

。已曾供養無量諸

辛三、廣

明第

十二刹

能攝取百千億劫。大士所修堅固之法。斯佛。具大精進。發趣一乘。於七日中。即

等菩薩。皆當往生。

其第十三佛名曰無畏。彼有七百九十億大

辛四、明第十三剎往生數

皆當往生。菩薩及比丘等。不可稱計菩薩眾。諸小菩薩及比丘等。不可稱計

0

但説其名。窮劫不盡。

十方世界諸佛名號。及菩薩眾當往生者

0

辛五、總結十方往生無盡

一 二 五

# 甲三、流通分 分五(四三品至四八品)

# 乙一、勸信流通 分六

### 非是小乘第四十三

丙一、舉十方已生者勸信 佛告慈氏。汝觀彼諸菩薩摩訶薩。善獲利益

0

丙二、讚念佛第一以勸信 分二

丁一、聞名得利 若有善男子。善女人。得聞阿彌陀佛名號。能生一念喜愛 之心。歸依瞻禮。如說修行。當知此人爲得大利。當獲如

上所説功德。

丁二、第一弟子

是 小乘。於我法中。得名第一弟子 0

心無下劣。亦不貢高。成就善根。悉皆增上。當知此人非

丙三、勸依教修行而勿疑 分六

丁一、勸愛樂修習 是故告汝天人世間阿修羅等。應當愛樂修習。生希有心 0 於此經中。生導師想。

丁二、令得不退 欲令無量眾生。速疾安住得不退轉 0

丁三、欲見勝德 及欲見彼廣大莊嚴。攝受殊勝佛刹 。圓滿功德者

丁四 、精進求法 當起精進 0 聽此法門。爲求法故 。不生退屈諂偽之心

五五 、喻無疑悔 設入大火 。不應疑悔

丁六、徵釋所以 何以 故 彼無量億諸菩薩等。皆悉求此微妙法門。尊重聽

0

闡 0 不生違背

丙四、菩薩難得欲聞以勸 多有菩薩。欲聞此經而不能得。是故汝等。應求此法。

### 受菩提記第四十四

丙五、受持不退無疑以勸 分三

丁一、聞法得利 分四

戊一、宿善得佛加威 若於來世。乃至正法滅時。當有眾生 0 植諸善本。已

曾供養無量諸佛 0 由彼如來加威力故 0 能得如是廣大

法門

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

戊二、勝解受持樂修 攝取受持。當獲廣大一切智智。於彼法中。廣大勝解

。獲大歡喜。廣爲他説。常樂修行。

戊三、求法皆獲善利 諸善男子。及善女人 。能於是法 。若已求。現求。當

求者。皆獲善利。

戊四、安住無疑免墮 汝等應當安住無疑 不入一切種類珍寶成就牢獄 。種諸善本。應常修習 。使無疑滯

丁二、不聞退轉 法 阿逸多。如是等類大威德者。能生佛法廣大異門。由於此 不聽聞故。有一億菩薩。退轉阿耨多羅三藐三菩提

丁三、勸令聽聞 若有眾生。於此經典。書寫。供養 。受持 。讀誦 。於須臾

頃爲他演説 0 勸令聽聞 。不生憂惱 0 乃至晝夜思惟彼刹

及佛功德。於無上道。終不退轉。

丙六、結勸信受而成流通 分三

丁一、決定得生 彼人臨終。假使三千大千世界滿中大火。亦能超過。生彼

國土。

丁三、勸持說行 是人已曾值過去佛。受菩提記。一切如來。同所稱讚。 是故應當專心信受。持誦說行。

乙二、留經流通 分四

獨留此經第四十五

丙一、示特留此經 分三

丁一、末世求生勿疑 吾今爲諸眾生說此經法。令見無量壽佛。及其國土一切 所有。所當爲者。皆可求之。無得以我滅度之後復生疑

惑。

丁二、慈愍留經百歲 當來之世。經道滅盡。我以慈悲哀愍。特留此經止住百 歲。

丁三、值經隨願得度 其有眾生。值斯經者。隨意所願 。皆可得度

丙二、歎信受實難 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會 如來興世。難值難見。諸佛經道。難得難聞。遇善知識 一二九

三 〇

聞法能行。此亦爲難。若聞斯經。信樂受持。難中之難

無過 此 難

丙三、歎深信非凡 若有眾生得聞佛聲。慈心清淨。踴躍歡喜。衣毛爲起或淚

出者 。皆由前世曾作佛道 。故非凡人 0

。不信向耳

來。 宿殃未盡。未當度脱 。故心狐疑

#### 乙三、咐囑流通 分三

丙四、歎疑惑難度

若聞

佛號

0

心中狐

疑

。於佛

經語

0

都無所信

。皆從惡道中

#### 勤修堅持第四十六

#### 丙一、 囑護無上深法 分二

1 無上深法難遇 佛告彌勒 。諸佛如來無上之法。十力無畏。 無礙 無著

0

甚深之法 。及波羅密等菩薩之法 。非易可遇 。能說法人

亦難開示 0 堅固深信。時亦難 遭 0

丁二、咐囑當機守護 我今如理宣説如是廣大微妙法門。一 切諸佛之所稱讚。

# 付囑汝等。作大守護。

丙二、順教護法久住 分三

丁一、示出苦益 爲諸有情長夜利益。莫令眾生淪墮五趣。備受危苦

丁二、勤順師教 應勤修行 。隨順我教 。當孝於佛。常念師恩

丁三、護法久住 當令是法。久住不減 。當堅持之。無得毀失。 無得爲妄。

增減經法。

丙三、常念修善求生 常念不絕 亦應隨行。種修福善。求生淨刹 。則得道捷。我法如是。作如是說。如來所行。

乙四、歎德流通 分三

福慧始聞第四十七

丙一、標佛說頌 爾時世尊而說領曰。

丙二、昔修福慧聞經 分二

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會 、福慧始聞 若不往昔修福慧。於此正法不能聞。已曾供養諸如來 ーミー 。 則

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

ーミニ

能歡喜信此事。

惡驕懈怠及邪見。難信如來微妙法。譬如盲人恆處闇。不 能開導於他路

丁二、惡障自他

丙三、持演行超得度 分三

丁一、持演往生 分二

戊一、持演救世 唯曾於佛植眾善。救世之行方能修。聞已受持及書寫

0

讀誦讚演并供養。

戊二、決定往生 如是一心求淨方。決定往生極樂國。假使大火滿三千。 乘佛威德悉能超

丁二、難知難聞 分二

戊一、 佛智難測 如來深廣智慧海 0 唯佛與佛乃能知 。聲聞億劫思佛智 0

戊二、難得難聞 人身難得佛難值 。信慧聞法難中難 0

盡其神力莫能測

0

如來功德佛自知

。唯有世尊能開示

0

#### 丁三、信受得度 分二

戊一、行超普賢 若諸有情當作佛。行超普賢登彼岸。是故博聞諸智士。

應信我教如實言

戊二、勸持廣度 如是妙法幸聽聞。應常念佛而生喜。受持廣度生死流

0

佛說此人眞善友

#### 乙五 、舉益流通 分六

丙一、小乘得益 聞經獲益第四十八 分二

丁一、得法眼淨 爾時世尊說此經法。天人世間有萬二千那由他億眾生。遠

離塵垢。得法眼淨

丁二、得解脫益

得解脱 0

二十億眾生。得阿那含果。六千八百比丘

0

諸漏已盡

。心

丙二、大乘得益 分三

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科會

佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

丁一、得不退轉 四十億菩薩。於無上菩提住不退轉。以弘誓功德而自莊嚴。

一三四

丁二、得不退忍 二十五億眾生。得不退忍

丁三、得授記益

四萬億那由他百千眾生。於無上菩提未曾發意。今始初發 種諸善根願生極樂 。見阿彌陀 佛 。皆當往生彼如來土。

各於異方次第成佛 。同名妙音如來 0

丙三、普記十方 分二

丁一、授記法忍 復有十方佛刹若現在生。及未來生。見阿彌陀佛者。各有

八萬俱胝那由他人。得授記法忍。成無上菩提

丁二、宿願得生 彼諸有情 。皆是阿彌陀佛宿願因緣。俱得往生極樂世界。

丙四、天地徵瑞 分三

丁一、六種 震動 爾時三千大千世界六種震動

丁二、現希 丁三、光照十方 神變 放大光明。普照十方。 并現種種希有神變

丙五、諸天讚供 分二

丁一、天樂悉歎 復有諸天。於虚空中。作妙音樂。出隨喜聲。乃至色界諸

天。悉皆得聞。歎未曾有。

丙六、信受奉行 丁二、雨華妙供 尊者阿難。彌勒菩薩。及諸菩薩聲聞。天龍八部。一切大眾 無量妙花紛紛而降。

。聞佛所説。皆大歡喜。信受奉行。

## 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科 註

釋淨空法師科判 夏蓮居居士會集

黃念祖居士註解

### 講述因緣

甲

、蓮社授經 ,慈光聞法

二、華嚴啟 信 , 決擇行門

三、專修專弘 ,念佛三要:1.不懷疑2.不夾雜3.不間斷

四、流通疏註 , 廣結勝緣

五、遵師教誨 , 海外傳燈 , 化 解 法 劫 難

,

唯獨

此 經 0

六、威得經解 ,願海同證,一 門深入,長時薰修

#### 乙、 前言

前

言

一三七

(-)此 次講述依蓮公會本、淨空法師科判、黃念祖老居士註解 0

土 極 (=)員 確 極 認淨 頓 , 土法門 不可思議之微妙法門也 為 乘了 義 , 萬善 0 同歸 化解當前 根 劫難 普被 , 唯 凡 有 聖 專 弘 齊 收 此 經 横 專念阿 出三界 彌 陀 逕 佛 登 0 四

要 登 者 首 要 四 , 土 員 乃 解 攝眾 先 淨宗大德常 , 夫淨土法門者 極 師 妙 圓 夏 極 蓮 潍 頓 居老居 成 , 稱 今經 不 為 ,乃一乘了義 可思議之微妙法門也。 士 淨 土第 , , 現推 會集 \_\_ 為 經者也 《無量壽經》 無量壽經》 , 萬善同歸 0 至 於 而 漢 《佛說 其中之 之善本者也 ,三根普被 ` 魏 大 ` 《無量壽經》 乘 吳 無量壽莊 ` , 唐 凡聖齊 ` 宋 嚴 Ŧ. 者 收 清 種 , 横 原譯 淨 乃淨 平等覺 超三界 土 , 廣 群 i 經 之 擷 經 逕 精

月二 修 專 十一 弘 淨 空法 日 決定放 再 師 次宣 於二〇 下 萬 講 緣  $\bigcirc$ 專 , 年 弘專念也 心 清明啟講 求 生淨 土 , 作彌 陀第 年九 一弟子 月十 八日 , 總 報 [圓滿 大恩也。二〇一一年九 , 發心一 門深 入, 專

,

海 六字洪名之究竟果覺  $(\Xi)$ 本 經持名念佛法門, , 圓滿 作我眾生之因心,以果為因 直 捷 ,方便究竟。 一超直 ,因果同時 入,最 極 員 , 從 頓 , 果起修 以彌陀一 即 乘願 修

## 即果,心作心是,不可思議。

之妙: 修 盛讚 先舅 彌 稱 性 陀 之圓 此 義 氏 典; 即修即果 解 經者 乘 梅光羲老居士亦讚 |教 願 萬善之總門 無 , 蓋 海 乘究竟之極說,速疾 ,眾生本具之化儀。」 量壽經》 。心作心是,不可思議 , 六 以本 字洪名之究竟果覺 ; 經持名念佛 乃淨宗之總綱 淨土群經 云: 法門 百數十部之綱要,一大藏 無量壽經者 圓融之金言 日本釋道 ,作我眾生之因心。 , 0 我 圓 國清代彭紹升居士讚曰:「 滿 |隱讚此 直 • , 捷 十方稱讚之誠言 如來稱 , 經為 方便究 性之極談 : 竟 教之指歸也。」 以果為因, 如來興 **,** , , 時 眾生· 超直 機純熟之真 世之正 因果 入, 無量 本具之化 壽 同 最 說 如上諸賢 經者 時 極 , 奇 儀 教 圓 0 從 頓 也 特 , 果 所以 最 如 起 以 乘 來 勝

是故 力所 菩 提 法 彌 能 (四) 信 陀名號即眾生本覺理性」 彌 今 解 陀 也 要解 以 此 云: 果覺全體授 0 又曰 : 聲 舉 與 阿 此 彌 濁惡眾生 陀佛 體 。可見此經正是如來稱性極談也 指法界體 , 即 , 乃諸 是釋 迦本 佛 作 所行 師於五 彌 陀身土 境 界 濁 , (惡世所) , 唯 亦 佛 即 與 得 舉 佛 - 此體 之阿 能 究 作彌陀 竟 耨 多羅三藐三 , 非 名號 九 界自 0

佛秘 所示 名 號 九界自力所能信解也。」 三藐三菩提法。今以此果覺全體授與濁惡眾生 藏 ,即是眾生本覺理性 0 解 是故彌陀名號即眾生本覺理性 故 和 盤 《彌陀要解》 托出 0 且 此念佛法門, 日 : 一 一 又曰:「舉此體 聲阿彌陀佛, . \_\_\_ 亦即眾生本具之化儀。 可見此經實是大悲慈父如來世尊 (指法界體)作 ,乃諸: 即釋迦本師於五濁惡世所得之阿耨多羅 佛所行境界 彌陀身土 此一句佛號 , 唯佛與佛能究 , 亦即 正如 稱 舉此體作 性 極談 《要解 盡 彌 , 諸 非 陀

來 成 方便究竟,奇特殊勝, 佛 (五) 觀 0 此 經云:「 心持名,即是 是心是佛」 「是心作佛」 不可 , 忠議 — 是心 作 0 本來 佛 0 是佛, 吾人能念之心 現又作佛 , 是故當下 即 是 如 來 ·即佛 果覺 , 0 直 即是本 捷了

持 名 解 即是「是心 故 知 此介爾能念之心, 作佛 。」本來是佛, 即 是如 來果覺 現又作佛,是故當下即佛 0 是故 《觀經》 云:「是心 0 直捷了當 是佛 , 方便究 此心

竟

奇

特殊勝

,不可思議

生之大願 (六) 淨 為 土 諸 本 經中 。深明三輩往生之因, 唯 此 經備攝 圓妙 廣 , 以 攝九界聖凡之眾 \_ · 發菩提 心,一 ,正顯持名念佛之法 向專念」為宗 0 以 ,直指往生 彌陀十念必

歸元之路,是故此經稱為淨宗第一經也。

往生歸元之路。是故此經稱為淨宗第一經也。 念必生之大願為本。 解 更以淨土諸經之中 深明三 輩往生之因 唯 此經備 攝 圓 廣攝九界聖凡之眾 妙。 以發菩提心 , 0 正顯持名念佛之法 一向專 念為宗 0 以 彌 直指 陀十

之外 本 蒙 說 前 慧 賢 俱 通 明 且 (七) 備 在 老 重 清 艱 序 和 員 行 初彭紹升居士曰:「 澀 . 尚 融 會集 文中讚曰:「 無 沉 印 顯 諦 晦 證 密禪淨於一 使 0 不收…雖欲不謂之善本不可得也」 屏 之 , 棄 慈舟專 爽 萬 朗 精當 緣 , 心 , 講 , 繁複冗 於濟南 此 掩關三 明 確 專宏持名念佛攝萬德 經闡揚 , 蔓 載 鑿然有據 歸 者少, 并親為 , 於 淨壇 簡 潔 科判 實以 結界 , 無一 凌 無善本: 0 , 0 劐 梅 冥 義不在原譯之中 0 俾成 是此本問世以 冀 心孤詣 公於中廣播 ( 此無上 故 整 嚴 0 , 稿 一寶典 蓮 , 闕 講 經 公老人悲智雙運 來 疏 十易 此 , 悉 無一 , 經 饒 令圓 講說 益當來 , , 稱 方慶 句 溢 讚 滿 為 揚 出 最善之 經 本 乃 必 成 宗 繼 流 期 經

播 中 外 , 見 者 聞 者 , 歡 喜 信 受 , 行 見 大經光明, 常照世間 , 無量壽經之善本 , 於茲慶

現

此

實為希有難逢之大事因緣也。

揚 少 經 又 感 為 五. 實 一種原譯 廿 艱 解 i 四願 以 難 但此 無善本故 0 ,在宋 於是多捨此經 , 殊勝第一之淨宗寶典, 互有 ·譯則為三十六願 詳略,出入甚巨 。 \_\_\_ 誠哉是言!是以宋王日休、 而專攻 《阿彌陀經》 0 , 竟在我國大藏中塵封一千餘年。 遂使初心學者 例如彌陀大願 矣 0 清彭紹升、 , , 清 在魏 專持一譯 初彭紹升居士曰 唐兩 譯為 魏承貫等大居士 , 難 明 四十八 考 深旨 : 其 原因 願 遍讀 此 , 在 經 蓋 均 闡 Ŧ. 漢 揚者 吳兩 種 由 宏 此

於是 蓮 世 往 池 此 生 乃會 海 經 大師日 宋 可證 代 內 ,先後 大居· 集 稱 : 《無量 居士 便 士王 而 叢 一實為我 王氏所會 有 壽經》 林 日 會本與節本之作 奉 休 -為課 , 國淨宗解行 漢 曾撰 , 較之五 本 魏 , ` 流通 (龍舒淨土文) 吳 、 譯 俱優 宋 勝 , 簡 应 於 、殊勝 原譯 種 易 明 原譯另成一本 , 顯 希有之在家 0 我 四 , 海稱譽 國 流通今世, 龍 藏 · 大德。 及 , 名 為 , 傳 日 誦 本 利益甚大。」 王氏 大正 《大阿 至今。 藏 深慨寶典之塵 彌 王 亦 陀經》 均 氏 又曰 採 臨 終 入 。 王 : 「 以 王 , 端立 本 本 封 問

近代 取 主 本 世所 印光大師於所撰 文 , 間 通行 採原譯 ,人習見故。」 故於所著 。又幽 《重刻圓中鈔序》 | 溪大師| 更有 盛焉 中, 《彌 , 亦讚王本「文義詳 於所撰 陀疏鈔》 《彌 中, 陀 凡引 圓中鈔》 悉 證 , 舉 中 無 世流 量壽 , 專 經》 通 取王本經文 之處

順 著文 失 淺 大 原譯之 (譯法) 次 師 一今筆 故 唐譯名 句 往 謂 ,為他譯所 王 於後 義 蓮 故云 生 氏 其 0 池 會經 0 : 大師 由 。蓋是 未 故 魏譯皆 者仰承古德諸說 《無量壽 蓮 上可見王氏之失,非是不應會集,而在於會本之多疵 盡 抄前著後 ,雖大有功於淨宗,但所會之本頗多舛誤。白圭之瑕 與彭氏斥之也。三者,率意增文 池大師責曰:「 無。二者 會集 日 由 發菩提心,而 如來會》 , Ŀ 必須 , 去取· , 例可見,「上竟不言」 , ,出自 竊計王氏之失有三:一者,王氏會集 依據原經 去取 未盡 抄前著後 王 未盡」。彭紹升居士斥之為:「 氏唯中輩發菩提心。下曰 ,取繁遺要, 《大寶積經》 , 萬 , 未 萬 順譯 不 可於原譯外 ,儼若自著 即是遺要,「下曰不發」 , 法 改深為淺 乃菩! 。」蓋責其抄引 提流志大師所譯 , 0 0 王氏每: 一不發 例如蓮 擅 增文句 也 ,僅據 , 上 竟 凌亂乖 池大師 , 經 以自著之文 賢者 文 於前 不言 , 四種 故責王氏「未 即是改 舛 所責 多奥妙 惜之。 , 不 未 復 演演 則高 : 合圓 蓮 深為 又自 及唐 精 如 述 要 池 下

之失 故 名 此 為 魏 僅 彭 本 為 , 嬣 亦 取 魏 紹 未 譯 訶 Ŧī. 升 盡 阿 種 居 種之 善 彌 士 原 彻 譯 慽 陀 節 經 於 , 另 **>** 本 王 行 本 0 , 之失 魏 會 而 本 集 非 諸 文字簡潔精當 , , 別 乃 譯之會 成 取 魏 譯 書 本 本 , 0 於 初 而 , 遠 是 刪 仍 名 過 節 晚 之, 清 王 本 無 魏 是 量 承 0 但 壽 貫 為 率自 經 字 無 **>** |默深 量 增文之病 , 後 壽 經》 經 居 正 之第 定王 士 , 未 , 能 耕 為 七 盡 心 救 種 免 氏 龍 0 改 舒 但

經之: 蒙宗 講 不 萬 必 本 期 脛 此 德 外 後 教 而 有 經 重 先 0 師 復 於 俱 為 走 美 行 徹之 皆 於 濟 宏 艱 會 夏 0 集 蓮 佛 備 澀 經 南 淨 宗 界 慧 序 沉 居 0 、 尊宿 。 無諦 中 老 並 明 屏 晦 , 親 老 故 讚 棄 居 , 多以會本文簡義豐 使 為 法 萬 願 士 不 日 之 收 : 科 師 緣 此 , 爽 悲智 判 手 淨宗第 0 , 朗 精 持 掩 0 當 先 會 關 雙運 雖 繁 舅 本 一之經 明 欲 複 確 父 攝 載 , 宗 梅 影 不謂之善 冗 , , 蔓 鑿 老 於 淨 說 , , 詞 然 破 佛 居 壇 俱 , 歸 暢 前 有 士 結 塵 通 理 本 於 據 界 生 在 , 0 為 光 圓 不 簡 中 , 圓 0 冥心 潔 作 可 無 央 融 , 講說 得 廣 證 冀 顯 也 凌 義 播 明 孤 此 密 讚揚 亂 不 電 詣 無 禪 0 0 律宗 俾 在 臺 上 淨 , 之典 於是 稿 於 成 播 原譯之中 , 流 整 講 大 經 、德慈 心 播 先 嚴 此 十 , 中 饒 經 易 師 , , 益 專 外 闕 舟 會 , 方 當 本 疏 無 稱 老 宏 0 見者 慶 間 悉 之 法 來 持 為 名 令 句 師 經 世 聞 以 圓 溢 最 繼 成 乃 念 之專 者 來 滿 出 繼 佛 本 攝 前

常照世間 歡喜信 受 0 0 昔賢會集之勝願 持誦印行 ,絡繹不絕。 ,幸告圓成 近且蒙海外佛學界收入新印之續藏 0 <u>~</u> 無量壽經》之善本,於茲慶現。 行 見 大經光 此實為希有 明

難逢之大事因緣

也

門謝客,全力註經,冀報先師暨十方三世上師三寶與法界眾生之深恩於萬一 淺 恩之未報 呈師鑒核 禪淨密各宗玄奧 承 袓 此重命, 乃具縛 ,幸蒙印可 ,懼無常之將至。於是奮老病之殘身 下凡 實深惶懼!所幸曾參先師講席 ,粗曉先師會集大經之深心。六十年代初 , 謬蒙先師以註解宏揚此經之大事相囑。余雖初發大心 但經文革浩劫,此稿已蕩然無餘。 ,親聞此經全部 ,繼傳燈之宏誓,以此身心 現余年逾古稀,復多宿疾 ,曾試寫此經玄義之提綱 。且於廿載隨侍之中 , 供養 但以 三寶 、障深慧 得聆 愧深 冊 閉

#### (八) 本 經之殊勝在於契理契機

惠以真實之利」 1. 理者: 實際 理 體 純 亦 一 真 即 實 直 也 如 實相。 本 經乃「住真實慧」、「 開化顯示真實之際」

又本經稱為中本 華嚴經 , 經中所詮之一 切事理 , 即華嚴之事 理無礙 事事 無礙之

并

,

#### 真法 界。華嚴祕奧之理體,正在本 經 0

礙 純 也 事事無礙之一真法界。 真實也。又本 契理者 解 復以 , 本經之殊勝在於契理契機 蓋本經乃「住真實慧」 經稱為中本 《華嚴》 《華嚴經》, 秘奧之理體,正在本經,故云契理 ,「開化顯示真實之際」 0 理者 經中所詮之一 ,實際理體 ,亦即 切事 , 並 理 真如實相,真實之本際 , 即 惠以 《華嚴》 真實之利」 之事 理無

出三界,圓登四土, 上上根全體承當 2. 機 者: 根機 , 下下根亦可依之得度 0 頓與觀音勢至並肩,可見此法門究竟方便,善應群機也。 至於契機 , 更是本經之獨勝 ,下至五逆十惡,臨終念佛 ,以持名念佛 ,三根普被, , 亦必隨願得生, 凡 聖 齊 收 横

至並 求生 根 省,正 ; 下 肩 解 至於契機 至五 可見此法門之究竟方便 好全體承當;下下根者 逆十 ,則更是本經之獨勝 ·惠 ,臨終念佛 , , 亦可 亦 善應群機也 必 。經中之持名法門 隨 依之得度 願得生 0 0 横出三界,圓登四土, 上則文殊 , 普 、普賢法身大士 被三 根 , 齊收 頓與觀音 凡聖 , 亦 均 。 上 上 發

勢

願

時 隨 地 (九) 淨 可 修 宗之妙 , 不 誤世間 , 在 於 工 作 不離佛法 , 依舊 頓脫生死 , 而行世法;不廢世法 0 既能自覺覺他 , 而 , 廣 證 佛 度眾生於未 法 0 最 來 為方 , 亦 便 復自 隨

他

俱

利

,

造

福社會於今世。

世間 間 步 死 但 法 正 發 淨 表 廣 每 既能自覺覺他, 土 此 解 大覺心,一 詳 人 因持名之法 經能契於當前及未來之社會也。 0 又契機者 所肩之責任倍增。 示 晚 近 真 (俗二 太虚 , 向 , 最 諦 法師 亦寓契合時機之義 廣度眾生於未來;亦復自他俱利 專念名號 0 為方便 夫淨宗之妙 提 倡 故咸應廣學多能 人間 , 0 下至十念一念 隨 淨 地 土, ,在於「不離佛法 可 0 修, 當前 曾詳引 如來 何待 , 科 垂慈 鞠 , 亦得 學發達 《無量壽 躬盡瘁 遁入山 , 獨 往生 , , 人類 應 具 之 知 識 造 留 林 , 經》 而行 參 此經 福 0 不誤 隨 加建設 社會於當世 文句 世法 於諸經 時 可 世 間 念 0 0 , 蓋 造 不 滅盡之最 工 , 作 不 福 廢 以 此 彌 世 · 勞 閉 人 , 法 經 廣 民 依 舊 關 雙照 後 0 而 實 社 頓 宴 百 證 脫 世出 現 年 坐 會 佛 進 生

值 斯 經 (+)經云 者 隨 意所 「當來之世 願 , 皆 可 經道 得度」 滅 盡 0 , 誠 我 此界他方一 以 慈 悲 哀愍 切 有 , 特 留 情 L此經· 離苦得 止住百 樂 歲 , , 究 其 竟 有 菩提之 無 生

#### 法要也

雙融 要 要 眾 上 師 生 是故念祖旨 本 , 解 , 值 尊 大藏教之指歸 凡聖齊收 是故經云:「當來之世, 斯經者 , 金剛 感恩圖報 護 , 隨意所願 法 心佛不二 , , , 慈恩覆護 實 發無上心 亦為此界他方 , ,故能長存 皆可 經道滅盡 , 威德冥加。 得度。」 敬註: , 而獨留於末世;良以此經不但為淨 此經 現在 良以此經符合社會之實況 ,我以慈悲哀愍, 冀此註釋 , 未來一 續佛慧命 切有情離苦得樂 , 上契聖心 虔 特留此經 祈 兩 土 道導師 廣啟眾信 ,真俗 止住 , 究竟菩提之法 , 十方 土群經· 百歲 並 照 ,凡有見 如 0 , 泛綱 其 有 來 事 理

## ◎概 要(十門開啟─玄義

聞

同入

、彌陀一

乘願

海

0

十門分列中前九門)

(-)教 起 因 緣 0 (二) 本 經 體 性 0 (三) 經宗 趣 0 (四) 方便力 用 0 (五) 所 被 根 機 0

#### (六) 藏 教所 攝 0 (七) 部 類 差別 0 **八譯會校釋** 0 (九) 總釋名題 0 (+)正 釋 經 文 0

解 謹釋此經 , 依 華嚴宗法及 《彌陀疏鈔》 例 , 總開十門 , 計 為 : ` 教 起 因 .緣 0

類差別 八 • 譯會校釋 0 九 、總釋名題 0 + 、正釋經文

本經體性

。 <u>=</u> `

經宗趣。

四

、方便

力用

0

五.

`

所被!

根器

0

六

`

藏教

所攝

0

七

部

前 九門 總論全經綱宗部類 ,此與天臺宗之五 重玄義 , 大 同 小 異 0 雖 詳 :略取捨 稍別

易於領會 0 此 亦 類 似近代 【書籍中: 以 概 論 為首也 0 今則名為 概要 總之,

皆將

經綱

要

,

綜論

於前

,

發揮明了

,

使讀者先識

總體

,

後研

經文

,

綱

舉

張

(最後之一門,方依經章次註釋經文。)

### ◎(一)教起因緣

## 一、明大教與淨土法門之興起

解 教 起 因緣者 , 明大教所以興起之因緣。初明大教與淨土法門之興起。次則詳述

本經興起之因緣。

1. 切法不 離因緣,大教之興 ,因緣無量 ,而無量因緣 , 唯為一 大事因緣故 0

解 夫一 切法 ,不離因緣,大教之興,因緣無量。而無量因緣唯為一 大事 因緣故 0

欲眾 出 興 生開示佛知見故」 於 2. 世 法 , 華云:「 以 + ·種無量 諸 佛世尊 0 無數 亦即欲一 X 因 緣 唯 以 : 切眾生開明本心, 大事 乃至廣 · 因 緣 故 說如是等無量 , 出現 同佛知見,等成正 於 世上 因 緣 0 華嚴云: , 唯為一 一覺也。 大事 如來成等 因緣 Ē 覺 唯

知見故 於世 者何 見 ? 示悟眾生 解 非 乃 少 夫 (法華! 因緣 至 《華嚴經》 廣 。 \_\_\_\_ 經》 說 , <u>~</u> 如是等 成等正 云 : 二 《華嚴! 乃世尊 無量 覺 經性起品》: 諸 出 最 因 興 佛 於世 .緣 世 初所創言 尊 , 唯 0 唯 為 以 以 + 如 , 大事 種 來 大事 法華經》 無量 ` 應供 大 )因緣 .緣 無數百 0 、等正覺性起正 故 乃末後之垂教 大 , 事 千 出 因緣 阿 現 僧 於世。」 者何 祇因 .緣 法不 ? , 自 唯 [始至終 欲眾 成 ·可思議 唯 等 以 生 正 佛 開 覺 , 之知 唯 所 出 示 為 以 佛 興

此 大事因緣 ,欲令眾生開示悟入佛之知見。亦即欲一切眾生開明本心 ,同佛知見,等成

正覺也。

3. 本 經 興起因緣亦復如是 。經云:「我觀如是利益安樂大事因緣 , 說誠諦語」 可

見與華嚴、法華同為一大事因緣也。

解 本經興起因緣亦復如是。 稱讚淨土佛攝受經》 即 阿彌 陀經唐譯本)云:

我 觀如是利益安樂大事因緣 , 說誠諦語。」可見淨土法門之興起, 正同於《華嚴》

《法華》,同為一大事因緣也。

何須 遍歷三乘,久經多劫?不越一念,頓證菩提 ,以念佛心,入佛知見,淨宗之興起,正由此大事因緣也。 4. 疏鈔云: 「今但一心持名 , 即得 不退。此乃直指凡夫自心究竟成佛 , 豈非 大事」 0 可見淨宗正是直指頓超 0 若能 諦 信

究竟 成佛 解 何 以故?如 若能諦信 《彌陀疏鈔》 , 何須遍歷三乘,久經多劫?不越一念,頓證菩提 云:「今但一心持名, 即 得 不退。 此乃直指 ,豈非大事。」 凡夫自心

可 見淨宗正是直指頓證之法 。以念佛心,入佛知見。淨宗之興起,正由此大事因緣也。

下詳明本經興起之因緣。

- 二、詳明本經興起之因緣
- 1.稱性極談,如來正說。

①華嚴、法華均圓頓稱性之教,但其歸趣 ,卻在本經 0

解 《華嚴》 《法華》 均圓頓稱性之教,但其歸趣, 卻在本經。

② 要解云: 「 絕待圓融, 不可思議, 華嚴奧藏 ,法華祕髓 , 切諸佛之心要 , 菩薩

萬行之司南,皆不出於此矣」。

切諸佛之心要,菩薩萬行之司南,皆不出於此矣。」 解 蕅益大師讚本經云:「絕待圓融,不可思議 0 是故本經稱為稱性之極談 《華嚴》 奧藏 , 《法華》 秘髓 也。

③日道隱曰:「五濁惡世,造惡之時,其難非一;特此一門, 至圓極頓 , 而且由其 教起因緣

華嚴 百萬 簡 易 直 阿 法華 捷 僧 祇 ,則出世之正 兩經只是本經之導引, 因緣以起華嚴之典 說偏在斯經 , 一大事 本經正是一大藏教之指歸 • 代所說歸此經 因緣以成法華之教 ,如眾水歸於大海。… ,亦唯為此法之由 。華嚴末後十大願王 序 由此 言之 , 導歸 蓋 謂

極樂

,

是其明證

之典 導 經 時 兩經只是本經之導引 歸 難 修 極樂,是其 解 代 一大事因緣 又日道隱於所著 其難非一 所說歸此 明證 以成 0 經 , ,如眾水歸於大海 特此一門, 本經者正是一大藏教之指歸 《法華》之教 《無量壽經甄解》 至圓極頓 ,亦唯為此法之由序 。……由此言之,百萬 中 曰 : 0 而且由其簡易直捷 0 五濁之世,造惡之時 《華嚴》 。 \_\_\_ 經末 蓋謂 阿僧祇因緣 ,則出世之正 ,普賢大士十大願王 《華嚴》 以起 , 聖道 一 ` 說 《華嚴 法 偏 華 在斯 種今

妙 疾 捷 (4)楞 , 莫過於是。一 嚴云: 憶佛念佛 切眾生由此得度,十方如來乃稱本懷 , 現前當 來 , 必定見佛」 • 淨念相繼…, 自得心開」 0 奇

捷 劣 願 日 生 飢遇王 一彼國 莫過於是 淨念相 解 聖 , 教如 乃至 繼 膳 • , 旃 而 + 檀 念 , 自 切眾生由此得度 不能 . 得 ,片片 心 臨命終時 餐 開 0 皆香 唯本 \_ , 即 -經持名 , , 蒙 凡 法 , 十方如來乃稱本 佛攝受 夫心, 法 法 [] 圓頓 開 , , , 便生 佛 乃易行道,人人能修 本 知見。 ·無高 極樂 懷 下 至 0 0 花開見佛 於根器淺者 唯 以眾生垢 0 , 悟入無生 , 重 但能 大勢至 障深 至 ì , 心 0 圓 奇妙疾 信 通 粗智 樂 章

(5)本經所宣 , 乃如來真實純一之法 , 無有權曲, 故 名 正 說

解 又本 ·經所宣 , 乃如來真實純一之法 無有權曲 故名正說

(6) 世 尊 稱 其 本 性 , 和盤 托 出 , 毫 無 保留 , 故名稱性 , 切含靈 皆 因此而得度 乃

:性中登峰造極之談,故為稱性極談。

稱

解 又乃世尊 稱其本性 和 盤托出 毫 無保留 , 故名稱性 0 切含靈皆因此 而得度

脱,乃稱性中登峰造極之談,故為稱性極談

## 2. 三根普被,聖凡齊收。

以念佛

,

十念成功

,

亦生

一彼國

(1)徹上 則 如 普賢 、 文 殊 尚發願求生極樂 0 徹 下 則五逆十 惡 臨終得遇善 友

教

數諸 以念 往 佛 盲 普賢文殊 教淺機深之失 上 生 阿 如 根 聾 佛 佛 安 人 彌 解 陀 樂剎 , , 夫眾生根器千差萬 植 況是下 智慧如舍利弗 , , 尚 念成功 眾 即 0 得 發 · 德 本 , 亦不 又 願求 往生安樂剎 於此者 如 , , 當 本 生 應 亦生彼國 經 生 極 機 , , 神通 彼 樂 故云下根絕分 云 0 別, 唯本 國 : 0 0 如 普 0 世尊 佛告 文殊偈 賢 經之持名念佛法門, 目 可 徹 傷云 犍 見本經乃廣收萬 故說八萬四千法門 彌勒 連 下 : 云 0 至 則 : 於佛聲聞 , 於此 願 於小始諸教 《觀經》 我臨欲命終 願我 世 第弟子中: 界 命 類 中 終時 聖凡 , 廣 有 , 普被三根之阿 乃接權· 應 均 五逆十惡 七百二 時 齊 群 稱第 收 滅 , 除諸障 盡 , 機 一十億 小之機 除一 利 0 鈍 , , 臨終得 菩 切諸 但 華 礙 悉 伽陀藥 嚴》 薩 被 在 , 對 障 華 面 0 , 遇 徹 圓 已 見 礙 於 嚴 |教専 善友 王 曾 阳 上 會上 能 供 面 根 , 彌 接上 愈萬 則有 養 陀 見彼 則 如 教 如 無

病

一五六

②本經云:「值斯經者,隨意所願,皆可得度」。

解 故本經云:「 值斯經者 , 隨意所願 , 皆 可得度

不退 0 (3)若無如是微妙法門,凡夫何能度此生死業海,而登彼岸 末法眾生,福薄 障深, 唯此一 門, 但信 願持名, 便能 功超累劫 往生極樂

等 障 脫 如 刀 是微 深 Щ 開 生彼國 重 在 解 此淨 2妙法門 後 上明本經廣應群機 唯 於是自然生起 土法門,妙顯苦樂二土,激揚沉迷眾生。此大火聚,彼清 賴此方便法門。 , 凡 見佛聞法,得無上悟,由有念而入無念 夫何能 勝願 度此生死業海, , 而 但憑信願持名,便能功超累劫 , 其恩德尤深於我儕凡夫。當今末法 厭 離娑婆,求生極樂 而登彼岸?故大悲慈父,兩 ,因往生而契無生 既生信 , 往生極 願 樂 , , 眾 更持名 涼 , 徑登不退 池, 土導師 生福慧淺薄 號 寶蓮 頓悟此心, ,便 ,憫念我 在 6得度 若 前 垢 無

本來平等

4)元曉師云: 「四十八願,先為凡夫, 兼為三乘聖人」 。可見淨土之妙, 首為凡夫

得度也。

解 唐海東元曉師云「四十八願, 先為凡夫,兼為三乘聖人。」 可見淨土宗之妙

首為凡夫得度也。

3. 他力妙法,善護行人。

名善境界; (1) 末世修行 若作聖解 ,多諸障難 , 即 , 受群邪」 陰魔干擾 0 ,行人正見稍失, 可見行人稍有執著 便陷魔網 ,便失正見, , 楞嚴曰: 即入魔途 一 不 ), 求 作 聖

升反降,甚至墮入泥犁。

心

若作聖解, 中之五十種陰魔干擾 入泥犁 解 其他法門,全憑自力, 是故其餘諸法 即受群邪 。 \_\_\_ ,行人正見稍失,便陷魔網 , 名難行道 可 見行人稍有執著 末世修行,多諸障難 ,便失正見,即入魔途, 0 故該經云:「不作聖心, 例 如 《楞嚴》 中廣明行 求升反降 名善境界 ,甚至墮 人於禪觀

切時 十往生經云:「若有眾生念阿彌陀佛 ,一切處,不令惡鬼惡神得其便也」 (2)念佛法門,行人發心念佛,仗彌 ,願往生者 陀本願攝受 ,彼佛即遣二十五菩薩,擁護行 ,威神加持 ,護持行者,魔不能擾 0

陀佛 受 切時,一 ,威神 解 願往生者 但念佛法門,同於密法,是他力門, 加被,護持行者,魔不能擾。如《十往生經》云:「佛言:若有眾生 切處,不令惡鬼惡神得其便也。 ,彼佛即遣二十五菩薩 ,擁護行者。若行若坐,若住若臥,若晝若夜 屬於果教。行人發心念佛,仗彌 ,念阿彌 陀本願攝

善女人,皆為一切諸佛之所護念」。是故念佛人有四十里光明燭身,魔不 (3) 彌 陀 經云: 「若有善男子、善女人,聞是經受持者 ,及聞諸佛名者 0 能 是諸善男 犯

捨 土 。」故《淨修捷要》云:「 令離三途,得無上力。」又《阿彌陀經》云:「若有善男子 解 又《首楞嚴經大勢至菩薩念佛圓通章》云: 大勢至菩薩 ,現居此界,作大利樂 「今於此界 、善女人,聞是經受持 於念佛眾生 攝念佛人, 攝 歸 於淨 取不

及聞諸佛名者,是諸善男子、善女人,皆為一切諸佛之所護念。」 又念佛之人有

四十里光明燭身,魔不能犯。

然 險為 菩薩 之法門,全在了他即自。若諱言他佛,則是他見未忘;若偏重自佛,卻成我見顛倒 等 因 夷 由 他力而顯自心,從有念以入無念,正是本法深妙處。是故 上 , 威德攝受,復為一切諸佛之所護念 稱為易行道 可見念佛之人,有彌陀所遣之廿五菩薩,於一切時處,擁護加持,又有大勢至 0 或以談他力為著相,應知他力,亦是自心。自他不二 。故得遠離魔難 ,安穩修持 《彌陀要解》云: 。仗他 , 自 力故 一 此 [他宛 , 化

4. 暗合道妙,巧入無生。

真 得 (1) 無生法忍 「無念」 與 , 可見此乃聖者之所難也。 無生」 , 遠非凡夫之所能,圓教八地 如來懸知末代罪濁眾生,立相住心尚不能 苦薩 , 離一 切心 意識分別 始

得

何況離相而求事者

名

無 生法忍。 解 夫 無念與無生遠非凡夫之所能 可見此乃聖者之所難,安能期之於具縛凡夫?是以善導大師 圓 教八地菩薩 離一 切心意識分別 《四帖疏 , 始名 真得 日

一六〇

夫,立相住心尚不能得,何況離相而求事者。似無術通人,居空立舍也。 今此 觀門等 , 指 方而 立相,住心 而取境,總不明無相離念也。 如來懸知末代罪濁凡

億妄想雜念,念得純熟,乃忘能所,心無所住,佛號分明,便契無住生心之妙諦 (2) 此方 便門,指方立相,攝心專注,即此妄心,持佛名號,念一佛名,換除百千萬

剛 息 百千萬億妄想雜念。念得純熟,乃忘能所。心無所住,佛號分明 般若經》 垂茲奇妙方便法門,指方立相,攝心專注。 細念從未暫止。行人倘若錯認 解 蓋以眾生妄心,念念相續,如急流水,從未暫息。今若勉強按捺,粗念雖得稍 無住生心之妙諦 ,便云相應 ,實大謬誤 即此妄心, 持佛名號,念一 。於是大悲慈父 。暗合道妙 佛名 ,興 ,便契 無緣之 換除 金

(3)持名念佛 ,入有得空, 潛通佛智,暗合道妙, 巧入無念, 即凡成聖 。至哉妙用

不 可

解 夫眾生之生滅心,處處能緣,獨不能緣於般若。 須位登別教地上之菩薩 ,方能

佛智 另一 時 , 於 無住 暗合道妙 無住時即生心 ,可見 , 巧入 凡夫 紀分 無念 ,於生心 。今此淨土法門 , 即凡成聖 時即無住。其餘 0 故 , 《疏鈔》 教眾生持名念佛 地前諸賢 曰:「越三祇於一念, , 仍 是打成 ,令眾生即念離念 兩截,一 齊諸 時 聖於片 生 , 潛通 心

至哉妙用,不可思議

!

更為 可思議 心 不 明確 . 亂 (4)念 0 利濟眾生 , 簡 佛乃修行之徑路 直以 要 0 故稱淨宗第一 , 發菩提 此經為最 心, , 持 經 名又為四種念佛之徑路 0 向 , . 事 因其為直截中之直 念 阿彌陀佛為宗」 截 , , 稱 0 方便中之方便 但能發心專念 為徑中之徑 0 又 本 , 皆 絕待圓 可往 經不 融 生 倡 故 不

便 生 法 門乃修行之徑路 心 絕 故 解 不亂」 待 更為 其他法門乃 圓 融 明 , 直 ,不可思議。日本淨宗大德推重此經 確 簡 , 以一 要 正入無生 而 0 持名一法又為四種念佛中之徑路 發菩提心,一 是故此經稱 故為難行道 為淨宗第一 向專念阿 。今此淨業 經 彌陀佛」 ,過於我國。日 因其為直 , 0 為宗 故稱 巧入 截中之直 0 無生,蓋易行 為徑中之徑。 但 能 黑谷大經釋》 發心專 截 , 方 念 又本經不倡 道 也 便 中 皆 云: 之方 念佛 可 往

高峰 往生教 知利濟眾生,此經為最。持名之法,暗合道妙,最易行故。 於往生教 頭 , 。……又此經名往生具足教 竝 本經正 ,有根本亦有枝末。此經名根本,餘經名枝末。又此經名正往生 如峰頭之頂尖。 本經謂 ,他經名往生不具足教 ,「當來一切含靈 0 , 皆依此法而得度脫 據上之義 ,淨土宗譬如妙 教,餘名傍 0 是

5. 大聖垂慈,特留此經。

|斯經者,隨意所願,皆可得度」。又法滅盡經中, (1) 經云:「當來之世, 經道滅盡 0 我以慈悲哀愍, 亦具無量壽經 特留此經止住百歲 ,最後入滅之說 。其有眾生

值

生值斯經者 解 經云:「當來之世, ,隨意所願,皆可得度。」又《法滅盡經》 經道滅盡 。我以慈悲哀愍 中, 特留此經 亦具 《無量壽經》 ,止住百歲 最後入滅 。其有眾

仍特留此經以作慈航。正顯本經興起之勝緣,持名法門之妙用。 (2) 今 於 末 世,濁惡 彌深 , 眾根愈劣 , 垢 重障深 ,惡浪滔天 , 佛恩深重, 毒 焰遍 地 粉身難報 世尊 垂慈 0

滔天 用 體力,復如殊效神驗之靈藥,能愈不治之沈疴。廣療眾病,普施饒益 不可思議」也。至於末世,濁惡彌深,眾根愈劣 ,毒焰遍地之際,世尊垂慈,仍特留此法,以作慈航,以降甘露 解 此正顯本經興起之勝緣,持名法門之妙用,既如營養豐富之美食,可增健者之 ,人壽十歲 ,垢重障深 。佛恩深重 。 故云: 0 於茲惡浪 「大哉妙 ,粉身

### ◎ (二) 本經體性

難報

切大乘經典, 皆以實相為體。實相者,真實相也,又平等一 相也。

解 切大乘經典皆以實相為經正體。 古德云:「諸大乘經皆以一 實相為印。」 實

相者,真實之相也。又平等一相也。

1.

實相無相

切虛妄相,「凡所有相

,皆是虚妄」

0

本經體性

一六三

解 實 相無相 ,亦無不相, 相而無相, 名為實相 0 無相者 , 離 切虚妄之相 無相

2. 實相無不 . 相 非頑空與斷滅 , 若見諸相非相 , 即見如來」 0

即

離

相

解 又實 相 無不 相 , 非 頑 空 與 斷 滅 0 非 如 龜 毛 兔 角, 切 虚 無 0 金 剛 經》 云

凡

所有

柏

,

皆是虚妄

,

若見諸

相非

相

,

即

見

如

來

。 \_\_\_

意謂

即

相

離

相

,

離

盡

虚妄之

相

無法 滅法 即 見實 是差別 身 相 故 0 故云即 相 云實相無不 但差別之中 見如 相 來 0 0 此指 生滅之法 , 有 個無差別的 法身 如 , 全屬 來 也 虚 0 0 法身 不生不滅 妄 , 但 如來離 生 一滅之中 , 無有 一切 差別 , 相 有 , 故 個 , 即是平 不 云 生不 實相 -等相 無相 滅 的 0 諸 故 但 非 云 生

實 相 乃平等 相 也

器本體之金 環 實 相 各顯 義 ,仍舊如是 深 差別之相 若 明 實 相 0 0 可 倘 , 將 即 見各器差別之相 眾器 為 悟大 重 乘 入 理 冶 0 玆 爐 , 有生有 以 , 復 喻 化 明 滅 為 譬 金 , 皆 如 , 原 屬虚妄 以 金製作 有 諸 相 , 塔 但各器本體之金 , 盡皆 像 消 ` 滅 瓶 ` 但各 碗

釧

平 等 差別諸相之中 等真實之金 由 F. 喻 相,不生不 可 崩 0 , 若 以喻 , 有真實平等之本體,故云無不相。 看 離一 **一破諸金器** ·滅,不增不減 切法虚妄之相 , 塔 、像 0 以上 ,即見實相 ` 瓶 以金喻真實平等之實相,以金器喻 ` 碗 釧 0 當相離相,相而無相 離虚妄差別之相 、環等虛妄差別之相 , 故 云無相 , 即 , 乃顯實相 種 見諸器中平 種差別相 於虛妄

實相離言說 , 南嶽云:「 說似一 物即不中」 0 故云:「凡有言說, 皆 無 實

義 0

矣 所 能 深明 故云:「凡有言說,皆無實義。」 解 但 實相離言說 於上 一喻中, ,正如南嶽懷讓云:「說似一物即 若誤認為實有一 具體之金相可得,則仍在相中 不中。」故 實非任何世間譬 , 而非無相之實相

喻

圓覺云: 諸幻盡滅 ,覺心不動」 0 幻滅滅 故, 非 幻不滅」 0 故云:「不用

求真 唯須息見」 0

解 又 《圓覺經》云:「諸幻盡滅 , 覺心不動」 , 幻滅滅故 , 非 幻 不滅 , 譬 如 蘑

本經體 性

實相 真 鏡 , 唯須息見。」眾生之見,皆妄見也。 也 垢盡明 磨鏡實是磨垢 現 。 \_\_ 經中所云幻滅後之覺心,與垢盡後之明現 , 鏡 性 本 明,非從外得 真者,佛知見也 0 垢除 明現 , 離妄即真 ,均指離妄所顯 。故云:「不用求 平等一味之

#### 四、 離一 切 相, 即一 切法, 離故無相, 即故無不相, 不得已強名實相

字 非 離 其無 故 現 非離 無相 在 解 , 非 ;具造百界千如 又 此別有自性 , 未來; 《要解》云:「吾人現前一念心性,不在內,不在外,不 即故無不相 非青黃赤白 0 ,不得已強名實相 ,不可言其有 (註 :如上喻中諸器皆不離金。)要之,離一 ,長短方圓; 離 切緣慮分別語言文字相 非香非 味, 非觸非法 。覓之了不可得 0 在 切相 而緣慮分別語言文 中 間 , 即 ; 非 二切法 過去 ,不可

歷 為 可 有 得 , 可 莧 即是「安心竟」 離 **炳赫虚空」;「** 實相乃吾人當前一念心性之強名。吾人一 四句, 絕百 , 非 靈光獨耀 ,非思量分別之所能 但不可言其無。六祖云: , 迥脫根塵」 解 0 0 念心之性 故蓮池大師讚曰:「大哉真體 靈明 何期自 洞徹 性 ,強名為自性 , , 湛寂 能 生萬 常 恆 法 0 • , 亦 祖 不能執 孤 覓 不可 心不 明 歴

得而思議者,其唯自性歟!」

論 知 直 略說 智慧無為法身 顯 五 事 ` 論 理 入一法句故; 無礙之一 둜 \_ , 莊 真法界, 嚴 佛土 即是實相,故云本經以實相為體也 法句 功 即 德 者 事 成 , 謂清 就 而 真 , 莊嚴 , 淨 當 句 相 佛 0 清 即道 ` 菩 淨 句 薩 , 極 者 功 |樂世 徳成: , 謂 . 界 種 就 真 實 , 智慧 此 種 依正莊 種成 無為法 就 嚴 身故 願 , 心莊 嚴 此 應

就 無 何 日 大 正 師 莊 相 為 往 生論》 乏可 嚴 法 願 解 自身故 夫 心莊 實相之旨 得哉 瓊 云 : 「 林 瓊 。 \_\_ 嚴 皆是真實智慧無為 林 ! 玉 , 此論 此正無相不相 應 沼 玉 , 莊嚴 知 , 沼 如 壽量· 直 0 , 上粗明。 略說入一 佛土功 顯事 直 光明 顯 理無礙之一 於心 德 ` , 至於本 法句 固一 法身 成就 相而無相之正體 源 ;壽量光明 切諸法之相 故 、莊 ,一一即是實相 真法 經體性 ° 嚴佛 界 法 ,何得稱: 句 0 功德成就 , 全 彰: 即 者 也。 0 ,謂清 事 然則 即指實相)」 而 0 於自性 故 為 真 、莊嚴 實相耶?下 直顯 云本 , 淨 當 句 。 \_\_\_ 菩 於心 經以 相 0 清淨 即 薩 幽 蓋吾人心性 實 道 源 功 溪 德 申 相 句 , 0 者 全彰 大 為體 其 極 成就 師 樂 說 , 謂 於自 世 也 0 0 此三 真 世 圓 界 實智 量 性 中 明 種 親 一同法 菩薩 鈔 蘧 種 種 顧 庵 依 慧 成

全彰自 我本 界 , 具 靈 0 明 ì 洞 當相 淨 徹 則佛土淨 , 湛 寂 常 無非 , 恆 土 0 實相 豎 淨即我心淨 窮 三 際 , 横 0 何有 徧 十方 二法 0 極 , 在我心外?本 樂 或 王 , 非在 經所 心外 詮 0 百 , 直 界 顯 千 本心 如 , 皆

性

0

即

道

,

0

非實! 乃 至 能說 相正印之所印也」 六 • 所說 要解云 , 能 : 度 所 實 度 相 0 無二 , 能 信所信 , 亦 無 , 不 <u>-</u> 能願所願 是故 , 舉體作依 能持所持 作 , 正 能生所生 , 作 法 作 , 報 能 , 作自 讚 所 讚 作 他 , 無

讚 作 也 所 自 讚 作 解 他, 如 無非實相正 乃至能 《彌 陀要解》 說所 印之所印也。 說 云 : , 能 度所 實相無二, 度 由 , 上 能 信 可見全經囫圇 亦無不二。是故舉體作依 所信 , 能 願 在 所 願 實 相 中 , 能 持 所持 , 作 故 Ī 云以實 , 能 , 作 生 相 所 法 為體 作 生 , 能 報 性

慧 勇猛 七 ` 精 本 進 經云 , : 向專志莊嚴妙土」 開 化 顯 示 真 實之際」 0 此即本經之所開示者 , 欲拯 群 蓢 惠 , 以 彌陀世尊 真實之利 , 宣此 妙法 住 真 欲 實

皆是真實之際 惠予眾生以真實之利也。此三真實,即一即三,方便究竟,不可思議。依正法門,舉體

拯群萌,惠以真實之利。」《積功累德品》云:「住真實慧,勇猛精進,一向專志莊嚴 是真實之際,故云本經以實相為體性也。 實之利」也。此三真實 妙土。」「真實之際」者,真如實相之本際也。此即本經之所開示者也。極樂妙土乃 真實智慧」之所莊嚴成就者也。彌陀世尊攝此妙土,宣此妙法者,欲惠予眾生以「真 解 又本經《德遵普賢品》云:「開化顯示真實之際。」 ,即一即三。方便究竟,不可思議。極樂依正,淨土法門,舉體 《大教緣起品》云:「欲

### ◎(三)Ⅰ經宗趣

經宗旨,明其所為 宗謂宗旨 ,識其所求,究其所至,名之為趣 , 又修行之要徑也。 趣者 , 趣向 、歸 趣也。體是理,宗是行 。是故依

解 經之所崇尚者,名之為宗。宗者, 要也,全經之宗旨也。又宗者,修行之要徑

理 也 宗是行 ,故應崇尚 故知宗者,為全經之綱領。綱舉目張 。體者 0 ,乃宗所依之體 香象心經疏》云: 。宗者 「言之所貴曰宗,宗之所歸 ,即是顯體之宗。二者 , 領提衣順 ,是故於辨體後 互相表 E 趣 ,首應明宗 ° 裏 0 又圭峰· 宗是會體之 體是 大師

是故依經宗旨,明其所為 , 識其所求,究其所至,名之為趣

圓

覺略疏》云:

趣者

,

意趣、

趣向

。即心意所歸趣之處

。 \_\_\_

可知

,

趣者

, 歸

趣也

# 本經以「發菩提心,一向專念」為宗,以「圓生四土,逕登不退」 為趣

體 曇鸞 元曉 有二例。一 體字即指宗趣之趣) 師 師 解 云: 《宗要》云:「此經正以淨土因果為其宗體 魏譯 「 以 《無量壽經》 彌陀修因,感淨土果。二者,勸物(指眾生) 佛名號為 經體 之宗趣,古有多解 」日釋觀徹《合贊》云:「此經念佛為宗 。 善導師云:「念佛三昧為宗,一 , 其例非一。《 ,攝物(指眾生) 修 因 , 嘉祥疏》云:「 心 往 往 生以為 ,往生為體 回 生彼 願 往 土 意致 生淨 此經宗致 海東 土為 即

0

趣) 經所尊專在念佛,故以念佛為之宗也。宗之所趣唯在往生,故以往生為經體

#### 即 趣)

亦有多說。 池 中鈔》云:「以信 《疏鈔》 淨宗 綜上大小二本 稱 茲擇其精要者 稱大經為大本 《無量壽經》 願淨業為一經宗要。」 , 中外諸家所明宗趣,皆以信願持名 ; 如 為大經,《阿彌陀經》 ,小經為小本 《疏鈔》曰 ,良以二者實同一 《彌陀要解》曰 :「依正 為小經 清淨 ,往生淨土為本 ,信願往生,以為宗趣。」 。蓋此二 經也。 :「以信願持名為宗。」 經僅有詳略之別 《阿彌陀經》之宗 。於是廣參諸家 **《**圓 故蓮 趣,

之說 ,據本經之文,標明本經宗趣曰:本經以發菩提心,一向專念為宗,以圓生四土,

徑登不退為趣。

#### 三、明宗:

1. 經云:三輩往生之人,莫不以「發菩提心,一向專念」 為 因 。

解 經中 《三輩往生品》 中,所有上中下三輩往生之人,莫不以「發菩提心,一向

\_ 七

專念」為因

於此。 陀本 願之心髓,全部大經之宗要,往生必修之正因,方便度生之慈航。 2. 修行要徑,唯斯捷要,故為本經之宗也。 第十九願是發菩提心,第十八願是一向專念 0 故知「發菩提心 , 本經所崇,全在 向專念」 是彌

謗正 樂 其 前 因 不退。復以善根回向,願生我國。一心念我,晝夜不斷。臨壽終時,我與諸菩薩眾 方便度生之慈航,本經所崇,全在於此,修行要徑,唯斯捷要,故為本經之宗也。 故知「發菩提心,一向專念」是彌陀本願之心髓,全部大經之宗要,往生必備之正 所有善根,心心回向,願生我國。乃至十念,若不生者,不取正覺。唯除 法。」可見第十九願重在發菩提心,一心念我。第十八願重在至心信樂 解 ,經須臾間 又彌陀第十九願曰:「聞我名號,發菩提心,修諸功德,奉行六波羅蜜, , 即生我剎,作阿惟越致菩薩。」第十八願曰:「聞我名號 Ē. ,至心信 逆,誹 向專 迎現 堅固

3. 發心有二義,先須離三種與菩提門相違法:

提心 天親 攝取眾生生有佛國土心。是故願生彼安樂淨土者, 上菩提之心 , 解 《淨土論》(即《往生論》)云,凡欲發心會無上菩提者 但聞彼國土受樂無間 曇鸞大師 此無上菩提心,即是願作佛心 《往生論註》 ,為樂故願生,亦當不得往生也。」又《安樂集》 曰:「無量壽經三輩往生中, 0 願作佛心 要發無上菩提心也。若人不發無上菩 ,即是度眾生心 雖行有優劣 , 有 其 二 義 : 一 。度眾生心 ,莫不皆發無 者, 日 : 先須 , 即 依

①依智慧門,不求自樂,遠離我心貪著自身故

離三種與菩提門相違法。二者,須知三種順菩提門法

解 何等為三:一 者依智慧門,不求自樂, 遠離 我心貪著自身故

②依慈悲門,拔一切眾生苦,遠離無安眾生心故。

解二 者依慈悲門, 拔一 切眾生苦 遠離無安眾生心故

(3) 依方 便門 , 憐 愍 一 切眾生心 遠離恭敬供養自身心故 0

說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科註

解 三者依方便門 , 憐愍一 切眾生心,遠離恭敬供養自身心故。是名遠離三種菩提

門 相違法。

# 次須知三種順菩提門:

解 順菩提門者, 菩薩遠離如是三種菩提門相違法,即得三種隨順菩提門法

①無染清淨心。不為自身求安樂故,菩提是無染清淨處 0

身求樂,即違菩提門,是故無染清淨心是順菩提門。 解 何等為三:一 者無染清淨心,不為自身求諸樂故 0 菩提是無染清淨處 若為自

②安清淨心。 為拔一切眾生苦故。

解二者安清淨心,為拔一 切眾生苦故

③樂清淨心。欲令一切眾生得大菩提 ,生彼國土故

義門 常樂處 解 大義門者 ,若不令一 三者樂清淨心,欲令一切眾生得大菩提故,攝 , 切眾生得畢竟常樂者 謂彼安樂國土是也。 , 故令一心專至 則違菩提門 0 ,願生彼國 取眾生生彼國土故。菩提是畢竟 此畢竟常樂 , , 欲 依 使早會無上菩提 何而 得?要依大

(2) 順 理發心,信解諸法實相而發心者 4. 元 曉師云: 發菩提心 是明正 因 0 又云,發心有二:⑴隨事發心, 如四弘願 0

也。

有煩惱 理發心 限 此 隨 心 句之意為: 事 發心。 故 果 解 能 報雖在菩提 0 又 善法 感得廣大無際依報淨土 海 信 東元曉師 雖 解諸法 煩惱無邊 不見煩惱與善法 而 不撥無可 , 而 ,皆如幻夢, 《宗要》 其華 ,願悉斷之。 斷可 報 云 : , 修 , 在於淨土 ,長遠 非 但仍有可修與可斷 0 「發菩提心, 善法無量, 有 (不撥無即不排除之意 非 無量 無 。所以然者 , 正報壽命 離言 願悉修之。眾生無邊 是明正因 絕慮 。)是故雖願悉斷 ,菩提心量 0 除菩提心 依 ° 此 0 撥者排也 信解 又云發菩提心有二 , , , 廣 發廣 無能當 , 悉修 大無邊 願悉度之。…… , 無者除 大心 此 , 丽 0 長 不違於 也 雖 : (2) 遠 不 (1) 故 見 順 無

無 願三 昧 0 雖願皆度無量有情,而不存能度所度 0 故能隨順於空無相 ·。 如 經言 , 如 是滅

度無量眾生 ,實無眾生得滅度者。……如是發心 , 功德無邊 。設使諸佛窮劫演說彼諸 功

德,猶不能盡。 」

名為正行 5. 元 曉 ,發心為助行 師等以發菩提心為正因,念佛為助行 。蓮池大師和會之曰:「還以持名為正行 0 善導 、 靈 芝 與 ,復以持名為發菩提 日 ··· 淨 宗諸家 則 以持

徹 悟 禪師云: 「真為生死,發菩提心,以深信願 ,持佛名號」

蕅 益 大師云:「信、願、持名,為一 經要旨 信願為慧行, 持名為行行 得 生 與

否 全由信願之有無;品位高下,全由持名之深淺。故慧行為先導 ,行行為正修 如 目

足並運也」。

又曰: 「深信發願 , 即 無上菩提 。合此信願 , 的為淨土指南。 由 此 而執持名號, 乃

為 正 行。 大本亦: 以發菩提願為要 , 正 與 (此同)

故今以「發菩提心,一 向專念」 ,為大本之宗,正是遵奉蓮池諸祖之垂 一教也。

念 壽 淺 旨 大師 則 為本 持名 此 行 經》 信 為 發菩提心,一 復以持名為發菩提心 為 故 信 徹悟禪師 經之宗 願 所倡之「 解 正 意行 正行 願為慧行 , 元曉師等以發菩提心為正因, 是同旨 亦以發菩提願 的 ,發心 為前 , 正 是 為淨 信願持名」 之教曰 向專念」 導 0 土指南 , 雙取 蕅 益· 為 持名為行行 0 : 助行 行行 兩家 大師以「信願持名」 為 , 由 , 0 真為 , 0 要 為正 <u>~</u> 兩者 為大本之宗,正是遵奉蕅益大師之垂教也 則雙取兩家而和會其義也。」 ,復又攝 此 , 生死 彌 修, 。得生與否, 正 而執持名號, 相左 陀要解》 與此同 ,發菩 如目足並 歸名號 。蓮池大師 念佛為助因 。 \_\_\_ 以信願持名為宗 提心,以深信願 全由信願之有 為小本之宗。大小 ,正與蓮池大師之意相契 可見「信願 乃為正 運也。」又「深信發願 《疏鈔》 行 我 。 ……大本 或 《持名」 [善導 今崇「 無 中和會之曰 , , 並云 持佛名號 0 品位 兩本 ` 與「 靈芝與日 : 發菩提心, 阿彌 高 ,宗旨 發菩提 信願 , 。 且 : 下 0 陀經 一還 即 \_ 約之則為蕅益 應同 無上菩提 此 淨宗諸家 全由持名之深 持名為 心 へ 指 八字 以持名為 向 故今日 ,展之 專 無量 。 合 念 則以 向 經要 專 正

6. 觀 經 經宗趣 云 若有眾生 , 願生彼國, 發三種心 , 即 便往生」 0 至 誠 心、 七七 深心、

\_ 七

# 發願心,具三心者,必生彼國。

誦 者至誠心。二者深心。三者迴向發願心。具三心者,必生彼國。」發此三心,亦即發 大乘,勸進行者。」又曰:「若有眾生願生彼國者 解 又 《觀經》云:「欲生彼國者,當修三福。……三者發菩提心,深 ,發三種心即便往生。 何等: 信因果,讀 為三:

7. 菩提心義云:「此菩提之心,成佛之本,大事因緣莫過於此」 0

菩提心論云:「此菩提心,能包藏一切諸佛功德法故。若修證出現

,則為一切導

菩提心也。

師 若歸 本則是密嚴土,不起於座,能成一切佛事」 。又讚菩提心曰:「若人求佛慧

通達菩提心,父母所生身,速證大覺位」。

事 出現 因緣 解 又密宗最重發大菩提心,其教典《菩提心義》云:「菩提之心 莫過於此。」又《菩提心論》云:「此菩提心能包藏一切諸佛功德法故 則為一切導師。若歸本則是密嚴土。不起於座,能成一 切佛事。」 ,成佛之本 又讚菩提心 若修

曰 : 「若人求佛慧,通達菩提心,父母所生身,速證大覺位。」

8. 華嚴經云:「忘失菩提心,修諸善法,是名魔業」。故發心之要,不可言喻。

解 又諸經之王《華嚴經》云:「忘失菩提心,修諸善法,是名魔業。」發心之

要,不言可喻。

故行人發菩提心,一向專念,必得往生淨土,圓證不退之妙果。 9. 「一向專念」 , 即專恆依止持名念佛法門之義也。 彌陀因中發十念必生之大願

中輩 因心 味 義也。「一向專念」,本於彌陀本願第十八「十念必生」之大願 ;四總是;伍一段時間 大願,故行人發菩提心,一向專念,必得往生淨土,圓證不退之妙果。經中上 ,究竟方便,全顯彌陀一乘願海,六字洪名,不可思議之威神功德 及下輩往生之人,皆由於發菩提心,一向專念阿彌陀佛而往生極樂淨土 解 「一向專念」者,「一向」二字有數義:○朝向一 。故知「一向專念阿彌陀佛」,即專恆依止持名念佛法門之 方前進;□偏向一邊;回一 。彌陀因中發「十念必 。蓋以果覺 輩、

一八〇

10. 向專念者,古云:「上盡形壽,下至十念」。上盡形壽,指從發心念佛之日

終身念佛,直至命終之最後一念也。

下者,未能及此,或因障重,或因事繁,未暇多念,則於每日行十念法,亦符於

「一向專念」。

更下,則 如觀經所說惡逆之人,臨欲命終,得聆聖教,至心悔改,十念稱名,亦得

往生,故云十念必生也。

戀世間,未能念佛,是則不名一向專念也。 之,如有人念佛數十年,或於最後階段,輕視持名而改行他法,或於臨終不欣極樂, 行者應知,一向專念 , 指從初發心念佛,直至最後一念也。而其關鍵實在最後。反 而

因障 念佛之日,終身念佛,直至命終之最後一念也。 觀經》 解 重 又「一向專念」者,古云:「上盡形壽,下至十念。」 所說,惡逆之人,臨欲命終,得聆聖教,至心悔改,十念稱名,亦得往生,故 或以事繁,未暇多念,則於每日行十念法,亦符於「一向專念」。更下 此乃其上者也。其下者,未能 上盡 形壽者,指從發心 及此 則 , 或 如

命終均 名 而 最 云十念必生 後 改行他法 在持名 如 上 |也。行者應知 說惡逆之人,十聲念佛 , , 故 合 一 或於臨終不欣極樂而戀世間 向專念之旨。反之,如有人念佛數十年, ,一向專念指從初發心念佛 ", 第 一聲是初念,第十聲則命終 , 未能念佛,是則不名一向專念也 直直 至最後一念也 或於 ,亦是從初發心 最 後階 而其關鍵 段 輕 實在 直 視 持 至

11. 或 疑念佛 何以有如是功德 ?因能念所念 ,皆是實相 故

思議 本 彌 陀 始 身土 0 要 起心念佛,是為始覺;所念之佛,正我本覺。正顯持名功德不可思議也 解 本 不二,生佛不二。故一念相應一念佛,念念相應念念佛 둜 亦 即 無量光則橫遍十方 舉 - 此體 作彌陀名號,是故彌陀名號,即眾生本覺理 無量壽則豎窮三際, 横豎交 也 徹即法 性 0 , 界體 故名號功 持 名 0 即 舉 此 德 始覺合 體作 不 可

則橫 彌 陀名號 念相應一 徧 解 十方 或疑念佛何以有如是功德?因能念所念, 0 念佛 是故 , 壽 , 則豎窮三際 彌陀名號即眾生本覺理性 念念相應念念佛也。」 。横豎交徹 由上可見,彌陀名號即法界體 即法界體 0 持名即 皆是實相故。 始覺合本 0 舉此體作彌 始 陀身土 本不二 《彌 陀 要 , , 生佛 亦即 解》 故名號功德不 云 : 「 舉此 不二 體作 故 光

典 云持 可 切陀羅尼生一切佛 , 名 六字洪名中一 即是始覺合本 個阿字, ... 。是故念念相應,而念念即佛。 又一 功德已是無量 阿字真言 ,十方佛心 0 日 興教大師曰 諸佛法身,同所加持 是顯: : \_ 持名功德不 自阿字出一 可 切陀 思議 0 又一 羅 。 又 尼 據 毘盧 自 密

眾罪冰消 舍那 , 以此阿字名為秘藏。」又「三身唯說阿字一 0 唱聲見字 , 萬德雲集 0 淺觀但信 , 直遊淨土。深修圓智, 法 , 諸經廣讚此法 功德 現證佛道 0 聞 名 觸 阿字 耳

功德如是 故佛號之功德可知矣 0

知 心 頓 發菩提心,一向專念」 顯 12. 果 德 句彌陀 如疏鈔云:「 ,人人能念 , 不但為本經之綱宗,實亦為一大藏教之指歸也 齊諸聖於片言,越三祇於一念」 , 個 個可 行 , 名召萬德 , 妙 感 難 思 0 極 , 從有念巧入 員 極 頓 , 至 無念 簡 至 易 即凡 故

名召萬德 解 且. 此 , 句佛號 妙感難思。 ,下手最易,無分男女老少, 從有念巧入無念,即凡心頓顯果德 不論智愚閑忙,人人能 如 《疏鈔》 念 云: 個 齊諸 個 可

聖於片言 越三祇於一念。」 極 圓極 頓 ,至簡至易 0 故知「發菩提心 一向專念」不但

為本經之綱宗,實亦為一大藏教之指歸也。

### 四、明趣:

1. 發菩提心,一 向專念」之所歸,在於往生極樂淨土,證三不退。故本經以圓生

四土,逕登不退為趣。

解 夫宗之所歸者名趣。 「發菩提心,一向專念」之所歸,在於往生極樂淨土,證

三不退。故本經以圓生四土,逕登不退為趣。

2.略明四土往生之相:

解 夫淨土有四土:()凡聖同居土。()方便有餘土。 巨實報莊嚴土。四常寂光土 0

以下略說明四土往生之相。

(1) 凡聖 同居土—要解云:此土凡聖之同居,遜於極樂者有四:⑴暫同 乘證果

夫 生 明 遇 可 如 便 入 淨 以 珍 , 滅 但 無量 土 如 雖 同 無 登 瑞 有 0 , 大權 其 退轉 妙 無 聖 , 希 者 事 覺 邊 • 甚 有 菩 阿 0 , 現 尤 易 僧 難 薩 生成佛 勝 祇 逢 居 機 , 者 如 說 此 盡 0 是方 彼 土 則 , 0 土 不 不 , 0 故往生同居 便 待 不 (iv)則 示 直 斷 所 易 \_ 現 截 作 其 見聞 惑 0 中 彼 不 , , 親 殊 同 多 土 但 , 勝希 近 同居 能發菩提 , 有 亦即圓生四土也 此 0 有 生 土 彼 土 , 眾 補 則與諸上善人俱會 , 乃十方世界所無 心 生 則皆 處 輪 , , 其 轉 如 向 六 師 數 0 道 專 甚 友 念 多 , , 升沉 朝 , , 非 夕 便 0 又帶業往生 無定 是 處 蒙 同 聚 算 佛 , 願 數 直 0 0 彼 所 冥 (iii) 至 加 土 能 希 成 則 知 佛 少 , 之 決 仍 同 0 得 屬 盡 聖 (ii) , 往 但 者 凡 無 難

薩 解 此 亦 是凡 土 大 之 謂 解 慈 聖 聖 此之同 (-)悲 也 便升沉碩異 同 凡 居土 願 聖 但 居曰 同 故 我 , 居 此土 等 凡 : 土 , 所居之同居土 夫得與聖人 0 苦樂懸殊 亦有 由 極 實聖(指 樂世界之凡 凡有聖 同居 , 乃 是同居 , 小 如文 暫同 0 乘初二三果) 聖 至實 同 穢 (殊常 , 居 非究竟同也。又天壤之間 聖灰身 土 土, 現 , 故 五 是同 臺 雖 (指涅 過去 同 諸 名 居 有 淨 燥) 同 阿 漏 土。 羅 居 業 , , 漢常往天 我等 而 權 權 聖 實 聖 所在 機 有 目 見 盡 大 不 之娑 聞者少 同 或 權 指 也 雁 度生 婆 蕩 示 世 現之菩 如 , 幸獲 之緣 是皆 界 要

是算 佛 此 而 也 雖 見 眾 聞 + 同 同 生 數 凡 (3)(2)0 , , 輪 所能 夫只 希 難 此 而 親 轉 少 土 近 遇 所 步趨者 六 知之 是 小 作 0 0 暫 道 聖者 乘 所 雖 初 有 時 辨 , , 升 少 但 聖 同 如 , 者 珍 居 則 沉 可 0 果 無定 如瑞 以 現 迥 又 , 無 居 非 佛世 不 , 量 此 究竟 證 同 0 , 聖 凡 無 希 土 冏 \_\_ 聖 邊 有 , 也 人 羅 按 呵 但 縱 雖 難 漢 0 僧 逢 不 在 多 同 便 易見 要 居 彼 入 , 祇 0 解 說 此 寂 而 淨 如 **\** 土 極 聞 同 滅 珍 0 樂 親 義 如瑞 居 , 0 大 (4) 則 近 土 而 , 其所 所 權 此 ,  $\neg$ 0 , 作 其 中 菩薩 則 土 不 而 作 不 在 可 凡 能 多有 與 同 與諸 聖之同 遍滿 極樂則皆 , 度生 成 0 大 就 在 或 菩薩 機盡 此 生 居 土 , 則 土 補 如 遜 , 便不 於極 迥 師 俱 處 如 , 眾 然不 聖 會 如 0 者 其 樂 友 復 星 \_\_ 同 者 咸 數 , 處 微 示 朝 塵 甚 遊 有 現 , 在 聖 多 夕 直 四 , 0 同 又居 極 域 至 故 非 聚 成 與 樂 (1)

沒 有 實 輾 又 此 轉 土 惡 得 乏凡 道 往 生者 苦 包 趣 , 括 時 不 地獄 長 復 也 更 入三 餓 鬼 一惡道 ` 畜 , 生三 永離惡趣 一惡趣 0 0 而 不 彼 似此間眾生 土 同 居 則  $\neg$ 尚 , 生 .無惡道 死 海 之名 中 頭 , 出 何 頭 況

則

同

盡

無明

,

同

登

妙

覺

0

故

知

同

居淨

土

之同

居

,

勝

於

此

間

無量

意

倍

也

乏凡 更 有 夫 進 者 須 斷 如 盡見思二 要 解》 云 : 惑, 方得 當 知吾· 漏盡通 人 大 , 始截 事 大 生死流 緣 , 同 居 , 出 同 關 居 而 最 升方便有 難 透 脫 0 餘 土 蓋 以 此 同

生 蒙佛 生死 名 豎 方世界之所 成佛。故往生同 願 出三界 , 冥加 故名横出三 ,決得 無 , 其 。 故 事 往生淨土 界 居 知極樂同居 甚 難 , 。而往生之人,不待 亦即圓生四土也 也。今此 , 其 ,勝於十方佛土。 事 往生法門,乃捨 至 易 ,故名易行道 斷此見思二 又帶業往生, 同 居穢 感 0 如 , , 而 但能發菩提 是方便直 生 仍屬凡夫 同居淨 截 心 , 0 殊勝 得 , **,** 但 生 向專念 無退 希 極 有 樂 , , 乃 十 即 , , 便 斷

惑 離 佛 而見思煩惱 (2)佛不 方便有餘土— 離心 , , 自然斷落 念念相 -念佛 續 功深 , , 則橫生極樂方便有餘土 無 ,離雜亂 有間 斷 心 , 如 , 是念佛 專念一句 , 名 事 名號 0 , 心 心 0 若達此境界 相 應 , 字 字 分明 , 雖 不 ·求斷 心不

界 字分明, , 雖 解 不 口方便有餘 心不離佛 求斷惑, 而見思煩惱自然斷落 土。若人念佛功深 佛 不離心,念念相續 , 0 以 則從此界之同居穢土, 離雜亂之心 無有間 斷 , 如是念佛 專念一 句 , 名 事 横生極 名 號 , 樂方便有餘淨 心 心 0 若達 相 應 此境 字

土。

痴 煩惱諸念之所雜亂,是名事一心,事上即得,理上未徹,屬定門攝,未有慧故 (3)實報莊嚴土—憶佛念佛,歷歷分明,行住坐臥,唯此一念,無第二念,不為貪瞋

如 能念之心,靈靈不昧,所念之佛,歷歷分明」。 疏鈔云: 更進一 步,於自本性,忽然契合,了知能念所念唯是一心,不住有念,不落 「若言其有,則能念之心,本體自空,所念之佛,了不可得。若言其無,則 無念

而得雜亂,是名理一心。屬慧門攝,兼得定故 無念 而念,念而 無念,言思路絕,不可名狀 0 , 唯是一心,清淨本然之體 更有何法

念佛若達理一心,破一分無明,則生實報莊嚴土,同時分證常寂光淨土。

若言其無, 落無念 於百尺竿頭 瞋 煩惱諸念之所雜亂 解 。 如 實報莊嚴土。 則能念之心,靈靈不昧;所念之佛,歷歷分明。」無念而念,念而 ,更進一步,於自本性,忽然契合,了知能念所念唯是一心。 《疏鈔》云: ,是名事一心。事上即得,理上未徹 若憶佛念佛, 「若言其有 ,則能念之心,本體自空;所念之佛, 歷 歷分明,行住坐臥唯此一念,無第二念,不為 ,屬定門攝 ,未有慧故 不住有念 了 不可 得 , 不

思路 攝 絕 , 兼得定故 ,不可名狀 0 念佛若達理一心, ;唯是一心 , 清 淨 破一分無明 本然之體, 更有 , 則生實報莊 何法 而得雜亂 嚴土, , 同時分證常寂光淨 是名理一心; 屬慧

分 無 實 報 明 , 莊 證 嚴土乃法身大士之所 一分法 身 ,方生 此 土。 遊 居 此 0 別教初 土大士, 地, 色心· 圓教初住以上諸大士 自 在 , 身 土 互 現 0 於 始得 毫端 生此 , 現寶 破

土

位 王 法身大士皆屬此土,位位皆分證常寂光土 剎 於微 塵裏 , 轉大法 輪 0 稱 性 莊 嚴 , 無障 無礙 0 圓 一教初住以上直至等覺菩薩四

⑷常寂光土—法身佛所居之土,名為常寂光土。

要解 云 : 實相之體 , 非 **寂非照** 而 復 寂 而 恆 照 照 而 恆 寂 0 照 而寂 ,強名常寂光

土 寂 而 照 , 強名清淨法身」 0 故 知身土不二 , 皆屬 強名, 寂照| 同 時 , 非 思 量境

常 法 身德 ,法身常住故 0 寂 解脫德, 塵勞永寂故 0 光 般若德, 智光遍 照故

涅槃三德,如來密藏。

等覺大士 , 歷盡 四十 品無明 , 更破最後一 品生相無明 , 法身全顯 , 圓證三德 徹

# 本心源,究竟清淨,證入常寂光土。

來秘 故 身 非 心 源 寂 ,究竟清淨, 等覺大士破盡四十一 藏 非 解 故 照 。常即法身德 (四) 知身土不二 0 常寂光土。 而復寂 證入常寂光土 而 , ,皆屬 恆照 法身 法身常住故 昍 , 強名 無明 照而 佛所居之土 0 , 0 恆寂 寂照 更破最後一品生相無明, 0 寂即 0 同 ,名為常寂光土。 照而· 解脫 .诗 ,非思量境。又常寂光三字全顯涅槃三 寂 德, ,強名常寂光土。 塵勞永寂故。 《要解 法身全顯 光即 寂 **》**云:「 般若德 而 , 圓證三德 照 , 實 強名清 , 智光 和之體 徹本 一德如 遍 淨 照 法

員 斷 諸惑,圓淨 3. 凡 夫帶業往生同 四土,故生同居 居土, 以親聞 ,亦即生上三土,故曰圓生四土 **聞佛訓故** , 無退 轉 故 , 壽 命無量 0 故 0 故必於此一 生 ,

生 圓斷諸: 解 凡 夫帶 惑, 業 圓淨 往 生同 四土,故生同 居土 , 以 居 , 親 聞佛訓 亦即生上三土,故曰 故 , 無 退 轉故 圓生四土 壽 命 無量: 故 , 故 必於此

4. 極 樂勝於十方者, 首在帶業凡夫 , 生彼國, 便不退轉

一九〇

不退有三:①位不退 —入聖流 , 不 墮凡夫。 ②行不退—斷見思 ,伏塵沙 , 恆 度生

不墮二乘。⑶念不退—破無明,顯佛性,念念流入如來覺海

伏 致 易 相 斷塵沙, 此翻 無退 皆當作佛 解 又此土修行難 不退 轉故 恆度眾生,不墮小乘地。③念不退。破無明, 0 又不退有 經中《往生正因品》 極樂勝於十方者 ,退緣多故。 三義: (1) 位 ,首在帶業凡夫 故修道者多如牛毛,得道者少如麟 云:「諸往生者 不退。入聖流 , ,不墮凡 , 生彼國 皆得阿惟越致 顯佛性 地。 , (2) 便得阿惟 ,念念流入如來果海 行 不 , 皆具金 退。 角 也。 越 除 致 極樂 見思惑 色三十二 。阿惟越 成佛

5.此土修證三種不退:

- (2) (1)行不退 位不退 通菩薩 藏初果 , , 通見 別十 向 地 , 別 圓 十 初 住, 員 初 0
- ③念不退—別初地,圓初住。

解 以上三種不 退 ,若在此土修持 ; 須 斷 見惑 如藏教初果 通教見地 別教初

教初 是證 土 住 位 圓 住 圓教初信 修 不 ,方名念不退。但 圓證 退 。極樂 , 名 ,於此土中, 位 國土 不 退。通教菩薩 , 唯 |此淨土法門,橫生 必破無明 佛乘, 故不墮於小乘,是行 ,別教十向 ,顯佛性,而證念不退。於念不退中, 圓超 , 不 , 圓 数十信 可思議 不退 0 , 名行 0 凡往生者 既生 不退 同 。別教 居 , 不再 , 即 超盡四十一 墮 初 同 生上三 凡 地 ), 圓 地

6. 要解云: 「五逆十惡,十念成就, 帶業往生,居下下品,皆得三不退」 0

因 位

,一生成佛

退 。」又「了此,方能深信彌陀願力。信佛力,方能深信名號功德。 解 如 《要解》 云:「五逆十惡,十念成 就, 帶業往生,居下下品者 信持名 ,方能深信 皆得三不

# 7. 極樂不退之因緣有五:

吾人心性本不可思議也。」

念 (4)(1)純 彌 諸菩薩以為勝友 陀大悲 願力攝持 , 0 外無魔邪, (2) 佛 光 常 照 內無煩惱 菩 提 心 0 (5) 壽 增 進 命永劫與佛齊等 0 (3) **六塵** 水 鳥悉演 /妙法 , 增 其 正

友,外無魔邪,內無煩惱,故不退。五、壽命永劫與佛齊等,故不退 提心增進, 解 又極樂不退之因緣有五:一、彌陀大悲願力攝持,故 故不退。三、水鳥樹林悉演妙法 ,增其正念,故不退 不退。二、佛光常照,菩 四四 , 純諸菩薩以 為勝

所同 生 永離諸苦 讚者也。 8. 此凡夫易生之同居淨土,行人不須斷惑消業,只要信願持名,下至十念皆得往 , 位登不退, 一生補處,不可思議。是乃十方世界之所無,故為千經萬論

之同 離諸苦 所同讚者也。 居淨土,行人不須斷惑消業 解 ,位登不退,一 慨夫!聖德難思 生補佛。超情離見,不可思議。是乃十方世界之所無,故為千經 ,佛恩難報 ,只要信 。彌陀悲心至極 願持名,下至十念 聖智 無倫 ,皆得往生,横出三界,永 , 從 而 流現此凡夫易 生

9. 往 生 同居 , 便是横生上三土。證位不退,亦即圓證三不退。念念普利群生,心心

流入覺海 是為本經之趣

萬論

解 往生同居,便是横生上三土。證位不退,亦即圓證三不退。念念普利群生,心

心流入覺海,是為本經之趣。

## ◎ (四)方便力用

度生方便正是諸佛大願之所結,大智之所顯,萬德之所莊嚴,果覺之究竟處

也。 是故繼體性宗趣後,而論本經方便勝妙之大力大用。

解 如《大毘盧遮那經》云:「菩提為因,大悲為根,方便為究竟。」 故知度生之

方便,正是諸佛大願之結歸,大智之顯現,萬德之所莊嚴,果覺之究竟處也。是故繼體 性宗趣後,而論本經方便勝妙之大力大用。

# 二、諸佛出世有三種利益:

(1) **說**經 , 法施利益,令眾生破迷開悟,早證無上菩提 0

經 ,法施利益,能除眾生無明暗障,開智慧眼,生諸佛前, 解 如 《觀佛三昧經》云:「佛告父王: 諸佛出世有三種益。一 早得無上菩提。 者,口說十二部

(2) 諸佛如來有身相光明, 無量 相好, 若有眾生,稱念觀察 , 皆能滅罪消業,永背三

途。隨意所樂,常生淨土,乃至成佛。

相 無問佛身現在過去,皆能除滅眾生四重五逆, 解 「二者, 諸佛如來有身相光明,無量妙好 永背三途。隨意所樂,常生淨土,乃 。若有眾生稱念觀察 , 若總相 ,若別

③勸令父王行念佛三昧。

至成佛。」

因不遣弟子行之?佛告父王:諸佛果德,有無量深妙境界, 解 「三者,勸令父王行念佛三昧。父王白佛: 佛地果德 神通解脫, , 真如 實相 , 第 非是凡夫所行 義空

境界。故勸父王行念佛三昧。」

何

佛 種 生 種 行 即能 定能往生, 三、「佛告父王,一 門 , 改變一切諸惡 非 不 一得往生 殊勝,但非凡眾之所能修 ,成大慈悲」 , 切眾 便能轉惡成善,念佛之方便妙用顯示無餘 生 , 生死 0 此 中念佛之心 , 乃世尊大慈至孝 唯有繫心念佛法門 ,但能繫念不止, , 勸 父之言 ,最是應機 定生 , 唯勸 一佛前 0 念佛 但能 , 依教念 0 可 見 得 往

勸念佛 生 但能依教念佛, 佛前 解 又「佛告父王:一切眾生在生死中,念佛之心 可 見種? 得往生,即能改變一 定能往生。一 種行門非不殊勝 得往生便能轉惡成善 切諸惡,成大慈悲。」 ,但非凡眾之所能修 。念佛之方便妙用 0 以上釋尊大慈至孝勸父之言 唯有繫心念佛法門,最是應機 亦復如是。 但能繫念不止 , 顯示無餘 , 唯 定

### 四、念佛有四種·

指之念佛, 解 據 上經中釋尊勸父王念佛,謂一 乃四征 種念佛中之持名念佛。念佛有四種:○持名念佛 切眾生在生死中, 念佛之心 。□觀像念佛 繫念不止 , <u>(=)</u> 佛 意所 觀想

方便力用

念佛

(四)

實相念佛

一九六

1. 持 名念佛 0 即 本 經所宗稱念 阿彌陀佛」 名 號 , 善導大師曰: 唯有徑路修行

但念阿彌陀佛」。因其方便直捷,成功迅速也。

念佛. 功迅 行 如蟲橫 速 但念阿彌 解 也 (<del>-</del>) 持名念佛 出竹中, 陀佛 0 0 易於透脫,是橫出三界, 即本 餘門修行名豎出三界 經所宗 , 稱 念阿 , 彌 稱易行道。 如蟲生 陀佛名號 竹中 0 喻為徑路 , 善導 豎出記 大師日 則難 , 因其 , : 故 稱 方便直捷 唯 難 行 有 徑路修 道 0 成 但

2. 觀 像念佛。 以供養聖像 , 注目觀視, 然像去還無, 因成 間斷 0

續 甚 艱。 解 故云:「像去還無 觀像 念佛。 以陳供聖像 , 因成間斷 注目 0 觀 視 故其方便不如持名念佛之隨時 0 但 像在 可修 , 離 像 則 難 0 隨地 淨 因 可 易 斷 修 相 也

3. 觀 想念 佛 0 如 觀 經所說:「以我心目 , 想彼如來」 0 但境 細心粗 , 妙觀 難成 0 故

不如持名方便易行

動 便易行,不問上智下愚,無論苦樂忙閑,人人能念,個個可行也 鮮有 解 三觀想念佛。即 靜定之時, 難入微妙之觀。故云:「境細心粗 《觀經》 所說,「 以我心目,想彼如來。」 ,妙觀難成。 」故不如持名之方 但凡夫之心散亂浮

之佛 王 諸佛本德, 。實相念佛 4. 實相念佛 真如實相等, ,圓覺之性 。遠離生滅 , • 非是凡夫所行境界,故勸父王持名念佛也。 雖然眾生本具,但因妄心念念生滅 有無、能所、言說 、名字、心緣等相 , 而不能觀 ,專念自性本具天真 0 故佛告父

四種念佛,持名念佛,最為方便究竟,故稱為徑中之徑

緣 淨 辨 而 天真之佛。但以眾生未出輪迴,生滅之心,念念相續 圓 不 獨 覺 能觀 觀 解 .佛圓覺而不旋復。」譬如太末蟲處處能棲,而不能棲於火焰 不能緣於般若 ,彼圓 (四) 實相念佛。遠離生滅 故 《觀佛三昧經》佛告父王,諸佛本德,真如實相等 覺性即同流 。是以實相之佛,圓覺之性 轉,若免輪迴無有是處。」 、有無、能所、言說、名字、心緣等相 , 雖然眾生本具 。 如 《 又:「何況輪 圓覺經》云:「未出輪 ,但 非是凡夫所行境界 。喻眾生心 轉生死垢心曾未清 因妄心念念生滅 專念自性本具 ,處處能 迴而

故 方便究竟 勸 父王念佛也。 ,故稱為徑中之徑 由 上 可 見,念佛法門於諸法中稱為徑路;而四種念佛中, 持名念佛更

非 稱 必滅 名暗合道 五 除諸相 • 四 妙 種 , 念 , 蓋即相而無相也」 初 佛 步即 , 難 是到 易 懸 家 殊 , , 深淺 故持名念佛又何異於實相念佛 0 似 異 , 實則 事理 不 <u>:</u> 淺深 0 疏鈔云 相 即 0 若 是 員 實相云 人 看 者 來

第 有名字 來 然當念消乎塵劫 實 ,稱名暗合道妙, 義諦 無實義 相云者 解 云 , \_\_\_ 又 何萬 , 四種念佛, 故 。第一義諦 , 不虚, .德洪名,不及治世一語。 ] 又 非必滅 稱嘉名 o 罪性本空,虚 初步即是到家 究竟成就, 除諸相 難易懸殊,深淺似異 , ,有名有實義 萬德齊彰 , 蓋 即 而不實者既銷,則稱名功德 蓋其所召, 0 0 相 故持念佛名又何異於念佛實相。 彌陀萬德慧日 。佛是究竟第一義諦 而 無 相 《圓中鈔》 , 皆極真故。』 也。 實則事理不二,淺深相即。若 , 經云: 既已俱體齊彰 曰 : 一 故 -故 ,福等虛空者自生。」據上 0 治世語言皆與實 《大經》云: 四明云: 又今彌陀既 , 眾生 《彌陀疏 -一黑暗 圓 極 已證乎究竟 世諦 相不 是圓 之果 鈔》 罪瑕 |人看 相違 云 , 自 但 , 所

鈔 稱名號,功德尚然,況本經發菩提心,一向專念者乎!

時 般若光,念佛號即是念實相也。 ,一句佛號,朗然明白,相續 六 , 又持名即是甚深般若, 念得 不斷,即是生心。 純熟,萬緣 齊放,能所頓空, 故暗合道妙, 句句是佛知見 即 是無住 0 ,念念放 於 以此之

相一 暗合道妙 時 ,一句佛號 ,故念佛名即是念實相。持名念佛,無異實相念佛 解 又持名即是甚深般若,念得純熟,萬緣齊放,能所頓空,即是無住。於此之 ,不行而行, ,朗然明白 無到 ,相續不斷**,** 而到 0 句句是佛知見,念念放般若光。 即是生心 此本眾生行不到處 密教謂「聲字皆實 ,茲 以念 佛 故

所宗更為明確,更契眾生根機,彌顯慈尊恩德 七 小本有「一 心不亂」之文,今本不云「一心不亂」 ,而專主「一 向專念」 是

而 專主 解 又本經大小二本,秦譯小本有「一心不亂」之文,今此大本不云「一心不 向專念」 。兩者相較,則本經所宗更為明確,更契眾生根機 彌顯慈尊恩德 亂

不亂故 法門, 生 品 無 凡夫之所能 同 品 極 居淨土 若持至事 , 0 亦將 0 乃至四十一 不能專念,決難一心故。 彌 是難行道矣 0 陀 。若必一心 若能念到一 2要解》 一 心 品 不亂 云 : , 不亂 。又 則生實 ,見思任運先落 心不亂 若 《大經合贊》云:「依此經發菩提心 , 始能往生者 報 執持名號未斷見思, 莊 ,乃往生上三土之所需 嚴 淨土 , 則 ,亦分證常寂光土 ,試問苦海眾生能有 生方便有 隨其或散或定 餘 土 0 此實 。若至理一心 。 \_\_\_ 1幾許! 為聖賢之行 蓋謂 **,** \_\_ ,於同 得度? 向專念 散心 不 居土 則 境 持 亂 名 此持名方便 , ,方得一心 , , 分三 豁 而 , 即 非 破 芸芸芸 一輩九 得 無 往 明

念 悉得 八 度 彌 脫 陀 無盡 如 是方稱 大 悲 勝 如 願 來 , 本 方 懷 便 至 , 才是究竟方 極 力 用 難 便 思 , 凡 聖 齊 收 利 鈍 俱 被 , 但 能 發

利 被 本心 , 下 大恩大德 解 至 彌 綜 陀 上 惡 無 兩 <u>F</u>i. 盡 說 大願· 逆 大 , , 悲之勝 故 大力 餓 知 鬼 本 , 畜 願 經 度生大用 生 , 以發菩提心 , 方 但 便 能 至極之大慈 發心 , 微 妙 專念 ` 難 向 思 , 專 悉得 , 力 念 如是方稱如 用 為 度 難 宗 脫 思之果 , 全 廣 來 顯 被 德 兩 本 懷 土 切 , 凡 導 含 , 才是究竟方便 聖 師 靈 齊 , 收 普 惠 方 真 利 如 實之 鈍 來 俱

## ◎(五)所被根機

極樂 不 二 如子憶母,必欲往生。 是心是佛 、疏鈔云:「前三非器,謂無信者, , 是心作佛,眾生念佛,定得往生,究竟成佛。願 行謂從願起行,一向專念,無有間斷。以上三事 無願者, 無行者。反是皆器」 謂厭離 。 信謂 娑婆 號為資 ,欣慕 信生佛

解 前明本經廣收萬類,普被三根。今當更明,萬類之內,如何是器。三根之中

信願行三,缺一不可。

誰是當機。

鈔》云:「前三非器 是心是佛, 夫 根器有「是器」與「非器」之別, 是心作佛 ,眾生念佛,定得往生,究竟 ,謂無信者 , 無願者 ,無行者。反是皆器。」信謂:信生佛不二 破漏之器,不堪承受法露,故名非器。《疏 成佛。願謂:厭離娑婆 , 欣慕! 極樂

資糧.

欠缺

便難

前進。信願行三,缺一不可。如鼎三足,缺一便傾,缺足之鼎

如子

,億母

必欲往生

0

行謂:從願起行

,一向專念

,無有間斷。以上三事,

號為資糧

,是名非

過, 器 於彼佛土,有信行願,亦名為器。」 《疏鈔》 復云:「又復世人,雖行眾善,於彼佛土,無信行願,亦名非器

### 一、淨土法門 , 奇特殊妙,當機之說,亦有三例:

典, 菩薩眾當機 今當明究。蓋以世尊五時說法,均是隨機設教 解 論 「機」,則有「當機」與「不當機」之別。三根之中, ,小乘典籍,二乘當機。唯此淨土,奇特殊妙,獨標一格。 , 應病與藥 0 般 誰最當機,古說不 公而論 古有諸說 ,則大乘經

下

·標三例:

地 上中品是初地至四地。…,從上上至中上四品,凡夫絕分。 1. 上 輩往生 ,唯是菩薩 0 唐善導大師以前之古德,多認為上品上生者 ,是四地至七

薩 中之九品。 。上中品是初地至四地已來菩薩。上下品是大乘種性以上至初地已來菩薩。中品上生 解 甲 、上輩往生,唯是菩薩 唐善導大師以前之古德諸師 。本經明三輩往生,每輩再分三品 ,謂往生極樂上品上生者 ,是四地至七地已來菩 , 則 河於 《觀 經》

。雖有諸

是小 果。若如是解,則九品之中,上品唯是菩薩聖眾所生,中上品是小聖所生,從

上上至中上四品凡夫絕分。

云 : 於淨土,故中日諸師,多承此說 常沒眾生,不干大小聖也」。又云:「五濁凡夫 2. 其機者, 本 為凡夫 , 則 一 ,兼為聖人 切善惡大小凡愚也」。大師之說,上契聖心,下洽群機 0 善導大師 四帖疏,破前說曰:「 ,但以遇緣 有異 如來 , 致令九品差別」 說此十六觀法 ,實大有功 , 。 又 但為

說 義 使今時善惡凡夫同霑九品 為沉溺之眾生 示大無量壽經之機曰:「 夫 [此十六觀法,但為常沒眾生,不干大小聖也。] ,中品三人是遇小凡夫,下品三人是遇惡凡夫。」復云:「今以一一出文顯證 總是佛去世後 解 乙、本為凡夫,兼為聖人。 而非專為菩薩與阿羅漢也。又云:「又看此 , 五 一濁 其機者, ,生信. 凡夫,但以遇緣有異,致令九品差別 無疑 則一 善導大師於所著 0 乘佛願 切善惡大小凡愚也。」 方, 悉得生也。 意謂佛說 《觀經四帖疏》 《觀經》 《觀經》 大師之說,上契聖心 。何者?上品三人是遇大 又於《行卷偈》前 定善及三輩上下文 中之九品往生, 破前說曰:「如來 , 欲 祇 開

眾生 佛 妙 初 洽 願 先 群 力,悉得往生也 在 為 , 機 三輩 於直 凡 , 實 夫 大有 ,後兼 眾生 顯如來度生無盡之悲願 功於 ,皆是具縛凡夫 為三乘聖 淨 土 , 故 人。 中日 <u></u> , 是其 諸 故知淨土宗意,本為 , 掃盡凡夫退怯之心,普令正信此法 師多宗此說 機也。」 後 如日 復云 : 凡 夫 (合贊》云:「 如元 , 兼為聖人也。 曉云 : 第 , 7 四 發心念佛 + + 八願 凣 此 說 大 ,十方 之要 願 乘

分別 乘菩 當 龍 以 下 樹 修 習 破盡戲論 之所能及 薩 3. 智者 止 所 專 修 觀 接 矣」 被 Ê 、永明之流 根 , 中 , 蕩 機 故 曰 , 0 旁及中下 除一 又要 , 以 深 切計度分別。是能直下承當者,肉身大士也 妙 求生淨 解謂持 , 徹 0 但 底 0 驀 擔 |名||-疏 土被上機 荷 鈔曰:「 直 念去 得去 法門 深 , 0 0 不假 因 妙, 初謂業障眾生 明信位初 持 方 名一法 破盡 便 , 心 , 不落思量 切 , 乃 至 戲 有 , 中謂 論 四 員 , 種 至 斬 機 , 凡 夫 夫 二 直 頓 盡 0 起 以 , 乘 直 切 禮 無上法門 意 用 , 是 懺 見 滅 , 罪 自 知淨土是大 , 得 唯 被 , 非 初 心開 馬 思量 機 鳴

同 主我輩 解 丙 凡夫均可直登九品,故與甲根本相違也。 專接上 根 , 傍及中 下 0 此說從文字表面 Ŀ 但此謂專接上根者 似同 於甲 而 反於 蓋恐世間淺見 Z 實 則 與乙

當 下 造 直下 分別 樹 中機 我 祖 矣 以 廣 師 國 之 開 大 智者 造眾論 承當 破盡 誦 稱 , 鐵 所能 大士 乘 又 又 以 每 塔 臨 法 起 戲 求 謂 , ` 終右 華 永 彌 為 起 信 徹 論 及 生 , 淨 力宏 論 信 底 親 明之流 陀 宗 八宗之祖 淨 , , 故 覲 蕩 要解 脇西向 擔 因 , ightharpoons土 乃齋公齋婆之行 身心 .緣 金 淨 荷 除 云 被 0 論 分疏》 剛 深 土 也 **>** , 上 薩 切計 謂持 豁然 末 徹底 妙 0 , , , 機 稱 埵 勸 馬 大 0 0 念彌 天 楞 導眾 鳴大 但 擔荷 名一 明信位 度分別 , 初謂 , 復 為 得 驀 伽 法門 生念 得去 陀觀音而寂 入 經 士 直 業障眾 , 法 念去 南 密教之祖 **>** 初心 , 0 而 懸記云 華 佛 故 深妙 東 Ш 0 鄙 天竺人 云 , ` , , 生 視之。 有 不 蓋 求 : 昧 法 , 因持名 破盡一 生淨 假 相 如 四 0 , 0 , 中謂1 入龍 永 登歡 是深 方便 種 親 , 、三論 故作 傳 機 明大師於天臺韶 土 見 凡夫二 一妙之法 切戲 靈 喜 宮 佛 , • 0 :是說 法 諸宗 不落] Щ 地 龍 心 以 , 論 禮 取 樹 印 , , 乘 , 思量 乃至 會 往 大 懺 , , , , 華 以濟· 0 亦皆: 士 為 唯 滅 生 斬 嚴 , 是 禪宗 淨土 儼 有 盡 罪 , 圓 經》 之也 南 知 直 然未 被 或 崇為其宗之祖 馬 至 淨 切意 天 十二 鳴等 初 起 師 頓 , , <del>/</del>竺人 又為 發明 直 無上 土是大 散 故 機 如 袓 又 肉 用 見 華 以 心 後 為淨宗之 身 法 0 , , , 修 彌 自 門 嚴宗 為 中 大 唯 乘 要 住 習 士 菩 陀 也 禪宗 得 馬 天 興 , 非 疏 乃 臺 祖 大 ì 鳴 薩 止 , 法 始 祖 鈔 Ш 智 + 乘 開 思 所 觀 0 者 龍 能 修 眼 創 復 四 量 被

宗嫡 耶 ? 解》 光照萬世。七十二歲焚香別眾,坐脫西歸。以上四德, 謂 妙慧湧現,著 孫 0 唯如是之人,始能徹底承當淨土法門。 後專志淨宗,日 《宗鏡錄》一百卷,及《心賦注》 誦洪名十萬聲, 兼行日課一百零八事。蒙觀音大士 近世學人焉得以世俗之見,而鄙視 、《萬善同歸集》 咸為肉身大士 ,法 等 , 門龍象 蔚 為法 ,甘露灌 淨 炬 要

菩提法 自力所能信解也」 。今以此果覺全體 要解云:「故一 。可見念佛法門,實是無上深妙之法,唯有上根方能直下承當也。 聲阿彌陀佛,即釋迦本師,於五濁惡世,所得阿耨多羅三藐三 ,授與濁惡眾生。 乃諸佛所行 1境界, 唯佛與佛能究竟 ,非九界

自 .力所能信解也。」由上可見,念佛法門實是無上深妙之法 菩提法。 解 又 今以此果覺全體授與濁惡眾生, 《要解》云:「故一 聲阿彌陀佛 乃諸佛所行境界, ,即釋迦本師於五濁惡世所得阿耨多羅 ,唯有上根方能直下承當 唯佛與佛能究 盡 , 非 九界 藐

也。

初 心自足,不願往生」。可見淨土法門,正契菩薩之機 四 疏鈔云:「故知念佛,菩薩之父,生育法身,乃至十地,始終不離念佛,何得

佛, 見淨 隨順忍,或入 羅三藐三菩提。」又《如來不思議境界經》云:「菩薩了知諸佛及一切法皆唯心量 ,窮劫不盡。」又《受菩提記品》曰:「由於此法不聽聞故,有一億菩薩退轉 菩薩之父,生育法身。乃至十地始終,不離念佛。何得初心自足,不願往生。」可 土法門正契菩薩之機 解 又本經 (初地。 《菩薩往生品》曰:「十方世界諸佛名號,及菩薩眾當往生者,但說其 捨身速生妙喜世界極樂淨佛土中。」《彌陀疏鈔》云:「故知念 呵 ]耨多 , 得

竟 彌陀一乘願海 五 • 蓋 此法門 ,六字洪名,圓融具德,超情離見,舉體是事理無礙, ,乃彌陀住真 實慧,從真實之際之所開化顯示。故唯佛與佛方能究 事事無礙之一

解 由上可見,持名念佛,乃果覺因心之法,唯佛與佛方能究竟其體用 是法無上

真法界,故不可思議也。

深窮: 深 妙 其 , 廣深 底 , 則唯賴上根利智之士,若潛水工作者,深入海底,方能知其深廣之無量 如海 ,沐其中者 , 下 根人淺游海濱 ,亦即身在大海,並得海水浴之樂 若欲 故

云專接上根,傍及中下

在 中 當來,一切凡、愚、濁惡眾生,悉登彼岸 開 六 演 、行人若能於此無上甚深微妙之法 此法門者 , 欲惠眾生真實之利也,故此法門必方便究竟, 普被三根 , 能稍生信解 , 其人必是上根。 如來從真 ,普令現 實慧

是一 際之所開 必是上根 及 見 言專接上根者 , 解 。總之,只是這個 故云 舉體是事 以上乙丙 化顯示 ,故云:「 非 非 九 理 0 兩說 界自 無礙 故唯佛與佛乃能究竟 ,正顯如來之大智大慧。蓋 專接 。文異旨同。恰似 力所 廬山 ` 事 能信 事 0 上根」。 故兩說文字雖異 無礙之一 解 同時 0 真法界,故非思量 行人若能於此無上 。彌陀之一 廬 如來從真實慧中, Щ, 此淨 , 但 横看成嶺 土法門 悉皆闡 乘願海 甚深微妙之法 分別之所能 , , 明 側 六字洪名 開演此法門者 乃 兩 看成峯 彌陀住真實慧 土導師悲智 知 , 現 圓 , 相 稍 語言文字之所 無量 , 融 有差 生信解 欲惠眾生真 具德 ,從真 福 ,本體 超 領之 慧 其 雙

能

離

圓

實之利 也。 故此法門必方便究竟 ,普被三根 ,普令現在當來一切凡愚濁惡眾生 ,悉登彼

故 《此甚深之法,復又「傍及中下」 也

此 方 法門乎 便 處 七 0 正是本經中「如來定慧究暢無極」處。今人焉能因此法之易行而鄙視之,而輕 大願之核心乃第十八願,然十念必生之究竟方便,實由於彌陀究竟成就之最極

唯除 名 號 滅 重 必生之大 時 乃發無上宏深大願 ,至心信樂,所有善根 **E**. 解 獨留 逆, 至於謂此為專接凡夫者,蓋顯如來之大慈大悲。 願 誹謗 此經 ,眾生 正法 , 以作舟航 何由得出輪迴?故為多障眾生, ,故號願王。大願之核心乃第十八願。文曰:「十方眾生 蓋以生死凡夫 ,心心 , 故 云 回向 專為凡夫」 , ,迷心逐境 願生我國,乃至十念,若不生者,不取 也 特 ,沉淪苦海 垂方便,開此易行之法 世尊憫念末世凡愚,障深苦 ,頭出頭沒 , 若無此 ,甚至於經 正 ,聞我 十念 覺

便 度生之法 ,方是如來果覺之究竟。故十念必生之究竟方便,實由於彌陀究竟成就之 遮那經》云:「大悲為根 ,方便為究竟 。 \_\_\_

",菩提

為因

蓋明必

有

究竟

又密典

毘

盧

乎! 電 最 鈕 極 例如彩色電視機、錄音機、電子計算機,必須安全易用 方便處 便能享受此最現代之科學成果。人必因其安全易用,而讚其科技之先進。 ,正是本經中「如來定慧究暢無極」處。今人焉能因此法之易行 ,雖於科技無知之人 , 而 , 圖 依同 一 按 説視之

理

又焉能因持名之易行,而輕此法門乎?

讚 生實信,因信發願 男女老少 或毀 八 知 疏鈔云:「 ,富貴貧賤,上智下愚,久修初習 有彼佛 , 從願起行「發菩提心,一向專念」如是之人,正是當機 , 便成善根 但持佛名, ,多劫多生 必生 一彼國 , , 俱蒙解脫」 則或高或下 , 宿根利鈍 0 , , 善惡差別。 至於當世, 或聖或凡;乃至或信或疑 祇要於此法門, 何人當機 , 則 不論 或 能

之深妙,徹底承擔唯上 解 故知上之兩說,各有所重,乙則讚淨法之普被, 根。 故應會通,莫死句下 首在著眼於凡夫。丙則顯持名

聖凡齊收 蓋 此法 利鈍 門巧被諸根 悉被 0 0 如 彌陀疏鈔》 《要解》 云:「上上根不能逾其閫,下下根亦能臻其域。」 謂此法門為 盡攝 利鈍諸根 ,悉皆度脫 並 云

諸餘法門 ,高之則下機絕分,卑之則不被上根。 是以 《華嚴》 如盲 ,螢光增結 唯此

則或高 久修初習 俱蒙解脫 法 , 上 下 或下 , 0 宿根利鈍 兼收 , 或聖或凡 至於當世 。可謂萬 ,善惡差別 ,若問何人正是當機?則 ,乃至或信或疑 病愈於阿伽,千 , 祗要於此法門, ,或讚 器成於巨冶 或毀 不論男女老少 能生實信 , 知有: · · · 又 : 「 彼佛 , 因信發願,從願起行 , , 但持: 富貴貧賤 便成善根 **,**佛名 , , 上智 多劫 必生 下 多 彼 國 生 , 發 患

# ◎ (六)藏教所攝

菩提心

向專念,如是之人,正是當機

凡體究經典,宜先知此經屬於何藏?說在何時 ?判屬何教 ? 知 此 , 則有助於理

#### 解全經。

四 於 教 理 解全 ` 解 <u>E</u>. 凡體 經 教 0 0 究經: 夫一代聖教之判分 凡釋經者 典,宜先知此經 , 須先判明。今本經三藏中屬經藏 屬於何藏 諸家有 異 , 說在 撮要言之曰 何時 判 。二藏中屬菩薩 :三藏 屬 何教? <u>`</u> 一藏 於 X 此了 藏 五時 知 0  $\mathcal{H}$ , 時 則 中 教與 有 主 助

佛 說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經科 註

要屬方等時。二教中屬頓教。四教五教中屬圓教 0

經典能包含蘊積文義 , 故名為藏,有二:

1. 三藏:①契經②律③論 0 本經屬經藏

0

解 甲 三藏 。藏者 , ~ 大乘義章》云:「包含蘊積名藏。」 經典能包含蘊積文

論藏 , 梵語阿毘達磨, 此云對治。 本經在經律論三藏中, 屬經藏 0

經藏,梵語修多羅,此云契經。二律藏

,

梵語毘奈耶,

此云調伏。三

義

故名為藏。一

依正莊嚴,彌陀無邊願海,普度眾生之道,故為菩薩 2. 二藏 : ①聲聞藏②菩薩藏 。本經廣演大乘, 詳 陳信願往生, 藏攝 殊勝因果 , 淨佛國

乘差別 後 教 雖 迦葉 眾 解 Z 為是二種人 不出此二。(緣覺攝歸聲聞 ` 阿難 二藏 , 0 於王舍城 , 《智度論》 故佛口所說,以文字語言分為二 ,結集法藏 曰:「雖俱求一 ,故止二藏) ,為聲聞藏 解脫門, 。文殊、阿難於鐵圍 《淨影疏》 種 而 。 \_\_\_ 有 即聲聞 云 自利利人之異。 。 — 龍樹云 藏與菩薩 山 , 集摩 藏 故 -河河衍 佛 也 有 大小 滅 為 度 聖

藏教所攝

藏 菩薩 藏 以說聲聞所行 《地持》 ,為聲聞藏。說菩薩行,為菩薩藏 亦云: 『佛為聲聞、菩薩行出苦道 。』」今本經中 ,說修多羅。結集經者,集為二 ,廣演大乘 ,詳陳

,淨佛國土,依正莊嚴,彌陀無邊願海,普度眾生之道。故為菩薩

藏攝。

信願往生,

殊勝因果

### 三、說時有五:

解 丙 五時 0 天臺大師,依 《涅槃經》 判如來一代之教為五時

0

1. 華嚴時:最初三七日說。

解第一,佛最初三七日說《華嚴經》,曰華嚴時。

2.阿含時:次十二年說。

解 第二,次十二年於鹿野苑等說小乘 《四阿含經》 曰阿含時

二一四

3.方等時:次八年說。廣演四教,均被眾機

小,歎大褒圓。廣(方也)說藏通別圓四教,均(等也)被眾機,故名方等時 解|第三,於此後八年之中,說《維摩》 、《大集》 、《楞嚴》 並此經等 ,彈偏斥

4.般若時:次二十二年說。

解|第四,又於後二十二年,說《大般若》 諸經,名般若時。

5.法華涅槃時:後八年說法華,一日一夜說涅槃。

說此法時:在第三方等時。又此經蒙世尊多次宣說,故不應限於一時也。

記 無論小大,皆令作佛,此時名曰法華涅槃時。說本經時在第三方等時。又此經蒙世 解 第五,最後以八年說《法華經》,一日一夜說《涅槃經》 ,九界三乘,悉蒙授

四、判教:

尊多次宣說,故不應限於一時也。

### 解丁判教。

教 與賢首宗之五教 一四教與五教 0 古今諸師判分教相者,凡有十二家,其中最著者乃天臺所立之四

# 1.天台宗立四教:①藏教②通教③別教④圓教

界自在,具足圓滿,一 乘 通被三根 解 天臺四 。三者別教,謂大乘經中所說教法,不通小乘等者是也。四者圓教 教 曰藏 即一切,一切即一, 通別圓。一者藏教,亦名小乘教。二者通教 無礙法門等是也。 謂大乘中通 **沪**謂法 說三

# 2. 賢首宗立五教:①小乘教②大乘始教③終教④頓教⑤圓教

解 賢首宗判教云:「聖教萬差 , 要 唯有五:⑴ 小乘教 0 (2) 大乘 始教 (3) 終教 。 (4)

(2) 頓 教 大乘始教, ° (5) 圓教 未示一切眾生皆有佛性之義,不許定性闡提成佛 。」⑴小乘教 ,所說唯 是人空,縱少說 法空, 亦 不 , 未 明 顯 盡 大乘極則之談 , 未 盡法 源 故

即 地 故 圓 日 融 思 終 名 , 位 乃 益 為 , 緣 至 經 0 (4) 始 起 是故十信滿心即攝一 一無所有 **>** 頓 0 云 無礙 教 (3): , 終 唯 0 何 \_ 教 相 得諸 次 說 , 即 等 真 由 相 。 \_\_ 法 性 中 入 Ī ,一念不 道 , (5) 性者,不 妙 切位 帝 圓 有 網 教 , , 重 生 , 定 圓 重 統該 從 , 性 成正覺 0 即 主伴交參 闡 地 名 前 提 至 為 四 於 佛 , 皆 圓 0 , 當 不 地 滿 無盡 作佛 依地 具足 無 , 方 位 0 盡 所說 漸 楞 0 盡 伽 次而 大乘 唯是 經 位 即 一 說 **》**云: 至 無 , 極 切位 故名為 盡 之說 法 界 初 頓 地 , , 故名 切位 性 即 0 海 如 八

大 不 頓 小二本 從 教 法 小 3. 故 門 以 大 上 0 多同 判 둜 , 故 何 教雖有 知是 此 知 說 頓 頓 不 , 為頓 此 同 0 經 , 教所攝 大 但 正 為 佑 頓 判 凡 漸 夫人 小本曰:「 教 中 , 厭 諸 畏 家 生死 漸 同 攝 頓分之, , 0 求 淨 正 影 定者 此屬 疏曰: 領頓教 , 教 令發 今 0 此 我 心 , 經 者 國諸師 生 , 於淨 為 判 根 本 熟人 土 經

,

行 以 漸 並 頓 解 在言說 而 二二十教 分四教 階位 ` 以上判 **E**. 次第 教 0 教 ,  $\widehat{\overline{H}}$ 雖有 因果相乘 一教章》 不同 云 : 「 ,從微至著 但 頓 漸 或分為二 教 , 通名為 , 諸 所謂 家 同 漸 攝 漸 0 0 言說頓 頓 天臺 0 以 絕 始終二 ` 賢 理性 首 教 兩 頓 家 顯 所 有 亦 皆 解 解

生死 行 頓 漸 頓 成 , ,二藏之中 分之 求正定者 , 念不 , 此 屬 , ,菩薩 生 教令發心 頓教 即是佛等 。 \_\_ 藏 收 我國諸師判本經大小二本, , 0 , 名 生於淨土 為 根熟人頓 為頓。」 。不從小大 教 我國隋代慧遠師 法 輪 0 云何 , 故 多同此說 知 知 是頓 頓 即淨影) ? · 此經 正 0 0 故知 明 大佑 判本 為 凡 , 夫人中 本經 師判 經曰:「 在頓 小 本 , 今此 漸 Ė 厭 畏

全圓, 4. 若 依五 其祕髓與奧藏,皆不出此大經之外 \_\_ 教 ,古今中外淨 宗 大德 , 莫不 -以本 經實屬 圓教也。 蕅益指出, 天台純圓

教

中

為頓教所攝

頓教 古今中外 , 且 解 以上乃就 為頓中之頓 淨宗諸大德 頓漸 , , 圓 雖因機緣 教 中之圓 而判。若依賢首小 也 不同 , 而稍異其辭 始 ,而其實旨 終 頓 • 圓 , 莫不以本經不但實 <u>Fi.</u> 教 , 以 判 本經教相 屬

圓

清 彼土大德,多同 代彭二林 H [釋道 隱 於 (際清) 《無量壽 此說 居士於《起 0 經甄 《大經釋》曰:「天臺、真言雖皆名頓 解》 信論》 直判本經為「本 中判 本 ·經日 願 : 乘 無量壽 ` 頓 極 經者 教 頓 速 ` 如來 然彼許 圓 稱 融 斷惑證 圓 性之圓 滿之

機自 成 根 又日 理 機 為 漸 頓中之頓 粗 成 故 溪 , 淺 漸 圓 師 猶 <del>艺</del>: 是漸 法 , 0 莫 淨 成 明 偏 土言 教 , 其旨 聖 圓 也 0 道 滿之教也 但 圓 0 明 諸 淨宗則不 頓 , 者 未 無 教 斷惑凡 由 , , 躡 於圓 理 然 解 是 滿速 夫 起行 圓 ,人人能行 融 , 直出過三界者 疾 , , 利 頭 益 蒙 益 是 法益 隔 , 0 \_ 皆得真實之利 偏 蓋指其它 0 , 是故 以其 , 偏是: 法 頓 聖教 此教 機難 雖 , 圓 不勞斷惑 得 0 頓 , 故 雖 也 , 但 此 具 0 是以 教 圓 以 行 為 融之理 , 人 教 頓中 直出三界 機 雖 -之頓 淺 圓 , 但 頓 , . 眾 頓 故 望 法 生

門 不 退 臨 5. 命 今則但說彼土依正二 員 終時 中 ·鈔云 , 即得往生 員 頓法 , 以階跋致。… 報 門 , , 以之; 亦 必 為 須 先開 開解生信 故知此經為五濁惡世之無上醍醐 員 解 , , 七日持名,一 而 次修 員 行 , 破三 心不亂 惑 而 以之為造 證 員 果 , 修 以 階

之為 經 圓 為 果 造 五. 解 以階 | 濁惡世之無上 修 又 行 **《**圓 門 不退 中 臨 0 鈔》 今 命 一醍醐 則但 終 云: 時 說 0 , 即 彼 圓 得 土 可見鈔意亦與上引日德之說 頓 依 往 法門 生 正二 , 報 以 亦 階 , 必須先開 以之為 跋 致 開 指 圓解 呵 解 生 .鞞 吻同 跋致 信 , 而 0 次修 七 , , 且 義 日 持 所謂 為 圓 名 行 不 「無上 退) 0 破 心 醍 不 惑 故知 醐 亂 而 方 以 證 此

自然應是契理契機,最極圓頓之聖教也。

6. 甄 解 稱本 **上經為** 事 中之專 , 頓中之頓 ,真中之真 ,圓中之圓」 0 絕對

教,一乘真如之道也」。

善導 專 力故 者 心 真言 頓 大 解 中之頓 豎超 超 師之說 是以日《秃鈔》云:就頓教有二教二超。二教者 越成佛之法也。故名横超。……横超之頓 、法華 ,二横超 ,真中之真,圓中之圓 判 、華嚴等之教也。二易行淨土本願之教, 本經為 。《甄解》釋云:「由自力修斷 頓極頓速 、圓 融圓滿之教 「絕對不二之教 , 持名頓中之頓也 ,故名豎超 如 , 《甄 个大 解》稱本經 難行聖道之實教 乘真如之道也 無量壽經》 。 淨 。 \_\_\_ 土本 以 為 願 等 也 上諸德 : ,真實 , 所謂佛 專 中之 咸 由 超 遵 他

極 縱令古佛出世,重註此經,亦不能高出其上矣」 五 • 印 光大師 讚要解云: 理事各臻其極,為自佛說此經以來第一 。可見上之判教,如佛親判 註解 , 也 妙極 確

解 《彌陀要解》云:「釋迦一代時教,唯華嚴明一生圓滿。而一 生圓滿之因 則

末後普 處 奇 倡 賢行 極談 願 品中 , 不 可 , 測 十 度 大 0 願 華嚴 王 , 所稟,卻在此經 導 歸 安養 , 且 以 。而天下古今, 此勸進華 藏海眾 信鮮疑多 。嗟 乎! , 凡 辭繁義蝕 夫例登補

余

唯

有剖心瀝

血

而

已

經 教 蕅益 經 臺宗崇為純圓獨妙者也 含識 云 心 要 正 亦 是全圓 大師指 異 , 0 菩薩 不能高出其上矣。」 理 阿 要解》 П 事 伽陀藥 同 各臻: 出 0 萬行之司 聲 復云 又為法華之髓 , 天臺之純 其 正 , 萬 : 極 如宗 **清總持** 南 \_ 0 為 故當來經法滅盡 , 門所謂 自 皆不出於此 圓 可見《要解》 佛說 華嚴》乃賢首宗尊為別教 0 , ,復是純圓 賢首之全圓 絕待圓融 , 此經以來第一 鼻孔 矣 0 0 , , 通氣者也 之判此經如佛親 欲廣 不 特留 故云此經 , 其秘髓與 可 註解 此經 歎述 忠議 , , 正是圓中之圓 へ 指 0 近代淨宗大德印 妙極 窮劫 華嚴 奧藏 乘 莫盡 確極 奥藏 無量壽經》)住世百 判 , , 皆不 事 也 土」夫 事 · 縱令古佛出世 , 法華 無礙 , 出此大經之外 此 與日 光法師 秘髓,一 , 《法華》 全圓之教 本諸 讚 切諸 者 大德之判 年 , 可 要 重註: 也。 乃天 廣度 見此 解 佛之 今 此

六 疏鈔廣引淨宗經中事 事無礙之文, 深意苦心, 以證本經正顯事 事 無礙法界, 亦

即 相 即 是中本華嚴,以證如上之說,皆是真實語,非因淨宗行人之妄自尊大也。 證 明 取 探 本 玄記所說十玄次第,引證經文 經屬於圓教, 實不 容或疑也。 ,以明本經實具十玄,於是確證本 黃念祖居士依疏鈔義 , 專論本經中事 經正 事 屬 無礙之 教

大師 攝 別教一 理法界;三事 判 亦復兼 解 小本為分圓 乘。…… 又 《疏鈔》云:「依賢首判教分五:謂小、始 通前後二教。……圓全攝此,此分攝圓。」又云:「四法界者:一 以華 理無礙法界 0 嚴全圓 故列舉大小二本中事事無礙法界十例, 。此三諸教所有 ,今得少分。……圓教全攝此經 。四事事無礙法界, ` 終、 , 以證 此經 頓 唯 • 圓。 華嚴一經有之。名為 分攝圓教 《阿彌陀經》 今 此 。 \_\_\_ 經者頓教所 事法 分屬圓 故 蓮 界 池

善巧 或崇之為圓中之圓 蕅 可 莧 俯就 益暨日本諸大德何嘗稍異?蓋 蓮 群機 池大師亦判 而作方便之談 ,或謙之為分屬於圓 《阿彌陀經》 正如沈善登居士之言曰:「所謂大權 為圓 《疏鈔》之作 。此蓋 頓之教, 機緣之異 此則中日諸大德之所 , 正當 , 而善巧不同耳 狂禪風靡之際 同 苦薩 故不 蓮 也。 池 本 所 得 曲 不 懷 異 被當 權宜 與善 者

機 應病 與藥 , 時 節 因緣 應爾 也 0

宗行人之妄自尊大也 事 事無礙法界之玄義 玄,於是則確證本經正屬圓教,即是中本《華嚴》 圓教之玄海 事 事 無礙法界 事 至 無礙法界 |於蓮池大師 , 故 曰 , 亦即證明本經屬 , 於 唯 0 玄門。 華嚴宗立十玄門示此法界之無礙 **華** 《疏 嚴》 鈔》 今 依 一經所專有 中 《探玄記》 於圓教 , 廣引淨宗經中事事無礙之文 ,實不容或 0 所說十玄次第,引證經文 故知大師於本 0 疑也。茲步大師遺蹤 以證如上之說皆是真實語 0 名為玄門者, 經中 廣作徵引 ,實寓深意,足證苦心 以通 ,以明本經 , , 以 證 專論 此則可 本經 本經 非因 實 入 (華嚴 具十 中 正 ... 事 顯

於彼 藏 為 成 比 此 丘 門之玄義 切法門 切法,一切法起 (-)同時 於彼二十一 經中二十一俱胝佛土表無量佛土,法藏比丘攝無量佛土為一極樂淨土 具足相 無盡 0 今此經 海 應 , 俱胝: 門 同會一 一法。一時具足,圓滿 中 0 佛土, 夫 , 具顯 法道場中 《華嚴》 功德莊嚴之事 此 同 .诗 教理以緣起為主 。」《大疏》曰:「 具足相應之玄門。 顯現 明了 , 故曰 通達 0 具足相應 法界一 如海一 如經中 如 切盡: 佛 0 滴 <u>~</u> 剎 《至心精進品》 (華嚴 , 成一大緣起。 , 具 百 所 攝 妙嚴品  $\prod$ 佛 味 國 是即華 **>** 超 日 法 是 法 過 :

多羅 至 生心 意 法 根 嚴 時具足 經之總 中 意 甘 且隨其所聞 三藐三菩提心。」 隨其所聞 切諸 露灌頂 眾生所欲水之冷暖、緩急、深淺 相應之玄門也 相 。水是一法,眾生之欲是多法 本 法同時同處,為 **沙受位** 經實亦同此一 ,與法 ,與法相應。可見華嚴十玄之總門,已 聲 相 0 0 應。 只是一水,但能於同時同處滿一切聞者之願 得聞如是 何況此水復能同時「 其願聞者,輒獨聞之, 大緣起而出 一大緣起而存在 種種聲已,其心清淨 。而此一水能同時相應於一一 ,各各不同。而此 現也。又《泉池功德品》中「其水一一 , 波揚無量 具足相應之義 所不 , 無 諸 微妙音聲 -欲聞, 舉體顯示於本經矣 一水, 0 分別,正直 是為十玄之總門, 了無所聞 , 能同 或聞 眾生之意 ,各各聞 時同處滿足一 佛法 0 永不 平等 [僧聲 , 此 退於 其願聞之 , 成 隨眾 實 Œ 阿耨 切眾 亦本 熟善 一是同 乃 生

方無量 是為 ·里之影喻廣 佛淨 狹  $(\underline{\phantom{a}})$ 無數 廣狹自 力用 國莊 不可思議諸! 也。 嚴, 無限之廣與一法之狹 在 無礙門。 本經 悉於寶樹間見。 佛世界。」 《發大誓願品》 《大疏》云:「如徑尺之鏡 以一 猶如明鏡 ,不相妨礙 云 : 二 剎之力用, ,睹其面像。」 所居佛剎 ,各各自 遍徹十方 ,見千里之影 在 ,廣博嚴淨, , 亦復如是 故名廣狹自 , 是為廣 光瑩 。 \_\_\_ ° , 同 在 蓋鏡 剎之相 無礙 一如鏡 明廣狹自在之 喻 。 又 ,徹照十 狹,而 不 一欲 壞

多中 眾香之多相共存 有 土滿 量寶香所成 切萬物,皆以無量寶香合成 方,相容之義也。本相不壞,不同之義也。 十方。十方入一亦無餘。世界本相 有一,  $(\equiv)$ 多相容不同門。 是為! 。以無量香入於一物, 相容 , 表兩相不同之義。又此香遍於十方,復明一法遍於多法, 。而一多之相不失,是為 《大疏》云:「若一室之千燈,光光相涉 , 表一切法入於一法 其香普薰十方世界 亦不壞 0 不同。《華嚴盧舍那佛品》云:「 本經中彌陀寶香普薰願文云: 無比功德故能爾。」一土滿 , 。 \_\_\_ 表一多相容。又一物之一 彼國萬物中任何一 蓋一 更顯 物 十方 中有多 , 相 國 皆 , 以一國 多相 十方 為 土所 與 無

即 容不同之妙 生隨類見。」亦明一音中一切音,一身中一切身,一切即一,一即一切, 法 藏 而 多即是一。」 (四) 各自在 諸 因 地 法 1品》 相 ,故云相即自在。又《大疏》云:「如金與金色,二不相離 即自在門。上 云 : 「 譬如水之與波,以 世尊能演一音聲, 顯 相 容 , 此 水喻一,以波 表相即。 有情各各隨 喻多。波即是水,水即是波 晉譯 類解 《華嚴十住品》云:「一即是 。又 能現一妙 色身 多即是一,一 , 普 至於本經 , 彼 此相 |使眾

華 即 是多 , 即 , 如 於空中 水與波,一 , 合 為一 水多波是相即自在之義也。又經中《 華 。 華皆向 下, 端圓周匝化成華蓋 。」多花成一 歌歎佛德品》 花 云 : 「 ,故多即是 其所散

即是多也。是為本經中顯現之第四玄門

0

花中含多花,故一

切光 皆同 界 貌 顯 處 顯 明 時諸佛國 具隱也。本經 (五) 文選 色。 ,悉皆隱蔽 隱密顯了俱 而一切法 ·郭璞賦》 猶如劫 ,皆悉明現,如處一 (成門。 (此土萬物,聖賢光明)俱隱。是為隱顯俱成第五玄門之相 , 水彌滿 《禮佛現光品》 唯見佛光,明耀顯赫 有汗汗之辭。)唯見大水。 《大疏》云:「若片月澄空,晦 世界, 其 云 : 「 尋。」又「乃至泥犁、溪谷、幽冥之處, 中萬物,沉沒不現,滉漾浩汗,(汗者廣大無際之 阿彌陀佛即於掌中放無量光,普照一切諸佛世 0 」即表一切法即於佛光之一法 彼佛光明, 明相並。」 亦復如是。 蓋指隱處具 聲聞 0 悉大 則 苦薩 法 開 闢 顯 (佛

狹 毛 無 「一塵中有塵數剎 塵 礙 (<del>;;</del>) 微細 之中 多相容之義 相容安立門 無邊剎海 , 一一剎有難思佛。」「於一毛端極微中 。今此第六門, 0 《大疏》曰:「如琉璃瓶,盛多芥子。」以上各門 切諸法 , · 同時 更指 涌 無論 現 , 如 一 如何 微細之中, 鏡中 映現萬 亦可含容一切諸 象 出現三世莊 0 ~普 賢 行 嚴剎。 , 願 咸 法 品 明廣 **,** \_\_.

物 檀 正 光中含攝三十六百千億佛,表極微細中含容一切諸法也。 顯 六百千億佛。」夫一光者,乃蓮光中三十六百千億分之一 利 優 此義。今本經《積功累德品》 \钵羅華,其香普薰無量世界……手中常出無盡之寶 樂有情 。」又《寶蓮佛光品》曰:「一一華中出三十六百千億光,一一光中出 謂法藏比丘於因地中,「 , 莊 身口常出無量 ,是表至極微細也。而 嚴之具 切所需最 一妙香 猶如旃 上之

本經中 切珠 佛 是諸 窮 珠 相 盡 即 之義 光中,出三十六百千億佛。……一一諸佛,又放百千光明 互相 影 是微細相容門,彼乃一重之相即相入。更徵其前後之經文,則可廣顯重重無盡之相 佛 , 也因陀羅網法界門。 以 《寶蓮佛光品》云:「眾寶蓮華周 ,各各安立 ,復現於其餘九百九十九珠之中,是第二重之影現。如是千珠 喻諸法之相即相入 。故假因 映照。一一珠中各現一切珠影 陀羅網為喻,以明此義。因陀羅網者,帝釋天宮所懸之珠網 無量眾生於佛正道。」 以上微細相容門,明一重之相入相即,而未 **),重** 重無盡。《大疏》云:「若兩鏡互照 , 滿世界。……一一華中,出三十六百千億光 上第六門中已明「一一光中出三十六百 此是第一重之各各影現。而 , 普為十方說微 重 明重 傳 珠中所現之一 重 耀 相寫 映現 重無盡 妙法 。網有千 。」在 ,無有 千億 相入 如

光現 佛 即 遍 相 佛 佛 威 入之妙義 佛 可 佛放光說法 見本經 現國土,土 阿彌! 正顯 , 安立 中又有 陀佛國中, 《華嚴》 無量眾生於佛正道 無數蓮,蓮復 因陀羅網重 有 無數寶蓮華。一一 重無盡 放光現佛 如是則 事 0 事 極樂 每 華中放無數光 無礙之玄門 蓮 國中 華喻一 , 有 帝珠 無數 , 蓮 光中 如是 , 蓮 蓮 放 有 無數 華 光 周

`

品》 樹 忍 塵  $\equiv$ 可 日 (八) 證 者 事 托 無生 無生 , 事 又 顯 顯法生 此法 ,是正: 法忍 其道場 界全體 一解門 0 為「 佛 , 有 告 0 托事顯法生解」之玄旨。 。 如 阿難 菩提樹。 …… 復由 由上之重 《大疏》云:「立像豎臂 : 如 重 是佛剎, 無盡 , 故塵塵法法皆是事 華果樹木, 見彼樹 華果樹木, 故 , 觸目 獲三 與諸眾生而 種忍: 皆作佛事 [皆道 事 無 0 作 一音響 礙 佛事 法 經中 亦復 界 忍 。 \_\_\_ 0 《菩提 如 故 是 可 任就 柔 道 見彼 順 場

與前 無 俱 量 時 過 劫 成 九相合 (九) 現未三 就 。 \_\_\_ + 世 , 謂 又 隔 , 之異 而 世 法 《普賢行願品》 為 , 異 十世。 每 成 成門 世又 0 晉譯 各有過現未三世, 此 此門表 + 日 : 一 世隔歷之法 華 延促 嚴 初發心 盡一切劫為一念」,「 無礙。以上八門橫示 , 同 於是成為九世 功德品》曰 時 具足顯現 : , 圓 知無量 是日 我於一念見三世」 九世互入 融之相 隔法 劫是一念 異 , 為 此 成 是 0 豎示 總世 , 別 知 皆 異之法 念即 總世 + 顯 延 世

念頃 促同 顯 此 時 0 遍遊 如 、三際一如之義 《大教緣起品》 一切佛土。」 0 云 故 又《歌歎佛德品》云:「於一食頃,復往十方無邊淨剎 :「能於念頃, 《大疏》曰:「若一夕之夢 住 . 無量 **意**劫 。 \_\_\_ ,翱翔百年。」本經之中 《德遵普賢品》 云:「於 0 , 同 亦多

顯

此第九玄門

名 故 是華 此 願 主 法 念於彼佛 壽終之後 明 如 即 即 淨 嚴玄門 為大願之本 北 伴之而緣起 (+)餘法 心念佛 主伴圓明具 應時可獲一二三忍,證不退轉。 辰所居 成伴 此 ,生尊貴家 圓明具德之義 人 • 一聲之無量 臨命終時 。專重持名念佛,名具萬德,此一 眾星拱之。」今本經以「發菩提心,一 。亦即舉一法為主,則其 而盡集之。 (德門。 , 諸 不可思議功德 , 。 經 中 横豎萬法成為一大緣起,法法交徹;故隨舉一 根無缺 如在夢中, 故一法圓滿 《三輩往生品》云: ,常修殊勝梵行」 見 。又大願中有 可證彌陀名號 阿 他一切法皆為伴,而赴於此一 切法之功德 彌 陀佛。 句 0 '佛號圓滿具足一切法之功德 定生彼國, 聞名得福願 「乃至獲得一念淨心,發一念心 ,是名圓滿 又有聞名得 向專念」為宗 妙德難 思。 得不退轉無上菩提。 。十方眾生以聞名 具德 認願 如東密 法 ,以「十念必生 。 《 法 他方菩薩 0 《阿字 大疏》云: 更以他法為 其他一切 舉體 觀 故 以聞

即主伴圓

明具德門

云 : 佛 皆伴也。一字之中 自 阿 :字出一切陀 ;主伴 羅尼 。 自 功德無量 切陀羅尼生一切佛 重無邊 ,是即 圓明具德之玄意 。 — 阿字主也, 切陀羅尼與一 切

六根 定。 世界 種 根 溫 0 又一 清徹 雅德香 ……得聞 , 又彼國土 眾生 若有眾生 , 無諸 聞者 若有眾生 ,其有 如是 ,色聲香味觸 惱 , ,見我光明 聞者 皆修佛行 種種聲已 患 , , 住不 睹菩提 , 塵勞垢習,自然不起 退轉 。 \_\_\_ ,其心清淨,無諸分別,正直 ,一一圓明具德 , 樹 照觸其身,莫不安樂,慈心作善。」「波揚 可 , , 見一 聞 至成佛道 聲 塵 、嗅香 毛 ° 0 故見光 , ` 0 莫不圓明具德也 又《寶香普薰願 嘗其果味 風觸其身 、見樹 ` , 平等,成熟善根。 安和 觸其 、聞聲 調適 光影  $\forall$ 曰 嗅香 : ` , 念樹 猶 其香普薰十方 , 如比丘得 無量 功德 莫不增益善 「流 微 , 皆得 妙音 滅 布 盡 萬

或多 如 來 藏心緣起之差別法 各 華嚴玄談》 無自 性 , 謂諸: 由 小小 ,故必有 法何故事 迴 轉 , 說事 可 事 和融之理 無礙?從唯心所現故 說理 ,有成有立,名唯心迴轉善成門。」唯心善成 0 華嚴金獅子章》云: 。諸法之本 凉 , 非 或隱 有 或顯 別種 , 唯自 或

七 ` 華 嚴 末 後以 + 大 願 王 導 歸 極 樂 , 今 本 經全顯極樂 , 導引 凡聖 , 同 歸 極樂 故 稱

本經為中本華嚴,誠有據也

經不 界 當 無二 法句 歸 自心 自 相之本際 土 極 然光色參 人之自心 是 無 樂 異 0 , 解 是故 故 故 別 華 本 法句 故 事 知 0 0 經 超情 經 極 稱本經為 嚴 故 事 迴 也 者 樂依 中 知 無 《 積 0 所 礙 轉 清 離 七 0 《壽 顯 變最 正清 見 淨 功累德品》 , 寶與萬 中本 樂 華 現 圓 句 , 者 嚴 圓 明 勝 , 淨 無極品》云: 清淨句 具德 莊嚴 具 《華嚴》 , 0 物 末 當 + 戀 , 後 單 玄 相 , 0 佛之國土 謂 皆真 ·成七寶 者 以 也 即道 故經云:「 法 , + , 藏 真實 誠有 大願 實慧之所流 , 比丘 華 即 , 也 據也 嚴》 智慧 旦 横攬成萬 王 事 。 由 自 開化顯 開 導 而 住 之獨 無為 0 達明徹 歸 真 真 又據 現 極 , 心 實慧 樂 物 勝 法 0 示真實之際 如 身 , 0 , 0 《要解》 , 端 無非 自 今本經全 0 , 而 經云一 故知 往 在 然中自 勇 現 生論 十 真 猛 妙 7妙土莊 判小本曰 玄 如 0 精 土 旦 然相 顯 **>** 0 ` 進 今本 所謂 實 , 開 淨 真實之際者 , 嚴即 宗 由 相 明 , 自 心 經 , **,** 三 , 向 導引 迴 其所 是清淨 亦 亦 然之有 專志 華嚴 轉 種 具 即 莊 開 凡 , , , 莊 奥藏 聖 足 真 以 明 根 法 嚴 嚴 證 成世 身 無 如 者 本 入 非 實 妙 同 本

部類差別

法 華 秘髓,一 切諸佛之心要,菩薩萬行之司南,皆不出於此矣。」且極樂不離華藏世

界 ,彌陀即是毘盧遮那 ,故判本經為圓教,誰曰 不宜

但 .此判教亦只是平等中之差別相。若是圓人則法法俱圓 , 是法平等,無有高

下」。則是差別中之平等相。

## ◎ (七)部類差別

解 為深究本經,應知同部同類之經論,傍及帶說淨土之典籍,以便參研。

同 ·部 : 本經與小本彌陀, 是同部經典。疏鈔謂大小二本「文有繁簡 , 義 須無勝

**务**」,判屬同部。

按 則 襄 準 ·確詳 陽石經乃六朝人手書而刻石者,於「一心不亂」之下,尚有「專持名號 小 本現有三種 備 ,力保原 , 面 秦唐二譯,大體相同 。夏蓮居居士擷其精要,更據六朝石經補足秦譯所佚之廿一 , 稍有出入。秦譯精要流暢 ,眾所宗向 以稱名 字 唐譯

故 諸 罪消 滅 , 即是多善根 福 德 因緣 0 會本依古德意, 補入此廿一字,大有益於聖教

也

經》 ,與秦羅什所譯之小本同名 解 甲 同 部 0 本 經 與 小 本 ·彌陀 0 故世稱本經為大本 , 是 同 部 經 典。 ,秦譯之《阿彌陀經》 本經吳譯 本,曾 亦名 為 派 小 本 阿 彌 陀

疏鈔》謂 ,大小二本,「文有繁簡 ,義無勝劣 判屬同部。

現 小本彌陀,共有三種

- 1. 呵 彌陀經》 姚秦三藏 法 師 鳩摩羅什譯
- 2. 稱讚淨土佛攝受經》 唐三藏 法師玄奘譯
- 3. 阿 彌 陀經秦唐 兩譯會集本》 現代菩薩戒居 士夏 蓮 居會集 0

秦

唐

兩譯

,大體相同

,

稍有出入

。秦譯精要流暢

,眾所宗向

0

唐譯

則

準 確

詳備

, 力

保 原 面 先師 會 集兩譯 , 擷其精要 , 更據六朝石經 , 補足 秦譯所佚之廿一字 按 襄 陽 石

經 乃六朝人手 即是多善根福德因緣」廿一字。宋代元照師 書 而刻石者 , 於「一心不亂」之下 , , 載入 尚 有 《靈芝疏》 專持名號 0 , 明蘧 以 稱 庵師 名故 亦推崇石 諸 罪 消

滅

實大有 聖同 之佚 讀下 法 本, 本 居 隨其或散或定,於同居土分三輩九品。」可見眾生但能信願持名 從果起修 而 幽 0 。 正 功於聖教也 聖意備顯,易啟正解。於是秦譯原文應是「一心不亂專持名號」(此八字應一氣 土。 增正之。」會本依先德意,補入此廿一字。於是會本 溪 大師於 實不待持至事一心不亂或理一心不亂。持名法門妙用 同 ,果覺因心 於唐譯之「繫念不亂」, 《圓中鈔》 ,他力冥加,不可思議。《要解》云:「若執持名號 大聲疾呼:「今傳(指秦譯本) 亦復與本經之「一向專念」同旨。 訛說,凡讀習者 既備兩譯之長 , 和盤托出 決 可往 彌顯持名妙 0 , 復補 足證會本 , 生彼國 ,未斷見 應依古 秦譯 凡

同類: 凡倡 導 憶念彌陀, 願生極樂之經典, 均屬同類。 其中亦有親疏, 以持名

念佛為親,其他為疏。如:

- 1.佛說觀無量壽佛經。
- 2. 華嚴經普賢行願品。
- 3.楞嚴經大勢至菩薩念佛圓通章。

二三四

- 4. 往生論
- 5. 安樂集等等

解 Z 同 . 類 。凡倡導憶念彌陀,願生極樂之經典,均屬同類 。其中亦有親疏,以

持名念佛為親,其它為疏

1. 佛說觀無量壽佛經》 是經與以上大小二本,合稱淨土三經。乃淨宗基本經典

具談十六妙門 ,勸導觀想念佛與持名念佛

2.

3. ,

阿彌陀鼓音聲王陀羅尼經》勸導持名兼主持咒

- 《華嚴經普賢行願品》 十大願王 導歸. 極樂
- 4. 《後出阿 彌陀佛偈經》 始終唯偈 ,共五 十六句。 中云:「發願喻諸佛,誓二十四

章 與本經漢吳 兩譯中彌陀廿 四願相同

5. 《首楞嚴大勢至菩薩念佛圓通章》 勸導眾生,憶佛念佛, 現前當來必定見佛,以

念佛心 ,入無生忍

6. 《般舟三昧經》 後漢月支三藏支婁迦讖譯。另 《大方等大集賢護經》 乃此經之異

經主九十日為一期 ,不坐不臥,修佛立三昧,天臺稱之為常行三昧, 唱名觀念阿彌

陀佛

7. 往生論》 天親菩薩造。 倡五念法門, 求生淨土 0 淨土宗三經 論 , 即此

論

8. 《往生論註》北魏曇鸞大師造,淨宗古佚書之一

9. 《游心安樂集》 唐道綽大師造 , 淨宗古佚書之一

帶說淨土經論,淨宗經論合刊, 內載有二百四十餘種 0 此乃略舉 ·其要 , 遺漏難

免 0

樂 般若 生 經 其 解 8. 中昭著者: 丙 0 《毘婆沙論》 《文殊發願經》 5. 帶說淨土經論 **同** 連所問 如 1. (龍樹大士造) 《法華經》 經》 (文殊發願求 0 6. 復有諸經論 《十往生經》 0 2. 生極樂) 《悲華》 雖 《大智度論》 不 經》 專論淨土 0 0 7. 9. 0 《觀 《入楞伽經》( 3. 佛三昧經》 《 隨 (龍樹大士造) 但 「亦帶攝 願往生經》 稱讚 佛記 佛記文殊當 龍 。 4. 極 樂 12. 樹 文 生 勸 大乘起 生極 **殊說** 導往 極 樂

,

,

,

或

10.

11.

0

二三六

信論》(馬鳴菩薩造)等等

淨土經論約百數十部。以上就本經部類,與帶說淨宗經論略舉其要。至於密部有關

淨宗之典籍,為數尚多,均未列入。

## ◎ (八)譯會校釋

「譯」指本經之原譯本。 「會校」指根據諸種原譯而會集校訂之本。「釋」指

本經諸本之註釋。

解 「譯」指本經之原譯本。「會校」指根據諸種原譯而會集校訂之本,「釋」指

本經諸本之註釋。

- 二、本經譯本 ,自漢迄宋,凡有十二。宋元而降 ,僅存五種 0
- 1. 無量清淨平等覺經。後漢月氏沙門支婁迦讖譯於洛陽

2. 佛說 阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經。—— 名無量壽經。一 名阿彌陀經 0

# 吳月氏優婆塞支謙譯

- 3. 無量壽經。曹魏印度沙門康僧鎧譯於洛陽白馬寺。永嘉四年壬寅 0
- 4.無量壽如來會。唐南印度三藏菩提流志譯。
- 5.佛說大乘無量壽莊嚴經。趙宋沙門法賢譯。

### 解 甲 本經譯本

本經乃「我佛屢說 ,諸師競譯,東來最早,譯本獨多。」 (見梅光羲居士本經序)

自漢迄宋,凡十二譯。宋元而降,僅存五種。

無量清淨平等覺經》 後漢月氏沙門支婁迦讖譯於洛陽。 ( 以 下 ·簡稱 《漢

語》し、

1.

2. 佛說阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經》 一名《無量壽經》 名 河

彌

陀經》 吳月氏優婆塞支謙字恭明譯 。(以下簡稱《吳譯》)

3. 無量壽經》 曹魏印度沙門康僧鎧譯於洛陽白馬寺。(以下簡稱 《魏譯》

二三八

4. 無量壽如來會》 唐南印度三藏菩提流志譯,此本出《寶積經》。(以下簡稱

唐譯》)

5. 《佛說大乘無量壽莊嚴經》 宋西域沙門法賢譯。(以下簡稱《宋譯》)。

三、佚失七種 ,據開元釋教錄計有:

1. 無量壽經,二卷,後漢安世高譯。桓靈之世。

3. 無量清淨平等覺經,二卷,曹魏沙門帛延譯於洛陽白馬寺。 無量壽經 甘露三年戊寅。

2.

,二卷,晉沙門竺曇摩羅察譯 。永嘉二年

4. 無量壽至真等正覺經,二卷——一名樂佛土樂經。— 名極樂佛土經 東晉西域沙門

竺法力譯。恭帝元熙元年己未

5. 新 無量壽 經 ,二卷,東晉沙門佛陀跋陀羅譯於道場寺 。劉宋永初二年。

6. 新 無量壽 經 , 二 卷 宋涼州沙門寶雲譯於道場寺 , 永初二年

7. 新無量壽經 ,二卷,宋罽賓國沙門曇摩羅密多譯。元嘉年中

解 至於佚失之七種,據《開元釋教錄》計為:

- 1.《無量壽經》二卷 漢安息國沙門安世高譯
- 2. 《無量清淨平等覺經》二卷 曹魏沙門帛延譯於洛陽白 馬寺。
- 3. (無量壽經》 二卷 晉沙門竺曇摩羅察(晉言,法護) 譯 0
- 4. 無量壽至真等正覺經》二卷 一名《樂佛土樂經》,一名 《極樂佛土經》

東

《新無量壽經》二卷 東晉迦毗羅衛國沙門佛陀跋陀羅(晉言 ,覺賢) 譯於道場

寺。

晉西域沙門竺法力譯

5.

- 6. 《新無量壽經》 二卷 宋涼州沙門寶雲譯於道場寺
- 7. 《新無量壽經》 二卷 宋罽賓國沙門曇摩羅蜜多(宋言,法秀)

經 經 , 斯 斯乃以出世正意,利益無邊故也」。 四 乃道理幽邃 以 上連現存者, ,利益最上故也」。兩疏同一卓見。 總八代十二譯 0 會疏云:「凡於一切經中 甄解云:「凡於諸經中, ,傳譯盛然 傳 譯之盛 , 無如今 無 如今

故也。 上 故也。」 一種也。 曹魏二 解 以上闕失者七,連前存世者五 兩疏同一卓見。 會疏》云:「凡於一切經中 、西晉一、東晉二、劉宋二 《甄解》云:「凡於諸經中 , 世稱 十二 代譯 , , 、唐一、趙宋一 傳譯盛然,無如今經。斯乃道理幽邃 傳譯盛無如今經。斯乃以出世正意 。蓋譯時 。實則八代十二譯:計漢二、吳 ,分在八代,譯本則為 , 利益 ,利益 無邊

同 至少有三種,必是所據之原梵本不同,方有此異耳。可見會集諸譯,實有必要。 梵筴寫本又易脫落,故今諸譯本甚有差異。若細究存世之五譯 五 • 本 經為佛多次宣說 ,且誦習者多 ,梵本傳寫者多 ,梵本有 ,可推知當年梵筴 多種,存沒詳略不

有 詳 願 異 略 0 雖稍有異 且 解 例 願之內容 存 如彌 世五種,差異較著。不似 陀因 ,而內容實是相同。 , 地大願,漢吳兩譯為廿四願 各譯亦復不同,可見出入之巨。現世流傳,魏譯較廣 今經五譯 《阿彌陀經》 ,不但文字詳略差別懸殊,且 ,宋譯為三十六願 之兩譯與 《金剛經》之六譯 , 魏唐兩譯則為 內容深廣亦復 ( 甄解 ) ,其文之 四十八 · 指

譯

錄 出 至於宋譯 以 漢 吳 兩 .譯 , 與諸 , 對校魏· 譯差 異 本 更 , 粗 大 舉 大者 , 計有八異 0 如與 唐本對檢, 略 有 七異 。 今不

0

巧 顯 會說 端 拙 然 有 可 法 諸 譯 差 知 (1) , 既 譯 何 , 0 多指 手巧 以不 於是譯文自 故 拙 知 同?清沈善登居 歸 淨 不 土 無量壽 同…… 然差異 , 則自 經》 (2) 梵 也 然 , 屢 本 士 0 -傳寫 乃 說 《報恩論》 佛多次宣 不 不 說 同… **>** , 記 而 日 : , 亦 (3)梵本 隨 本 \_ 其所 -師前: 時 不一。 隨 以不 機 後多次宣說 , ·同之故 開 譯者所據不同 通大 意 不 , 略 同 , 依 考 0 本 諸 義 , 且譯筆之 不 師 經 依 , 百 約有 語 餘

通各 所 時 云 意 摘 不 同 字 本 同 沈 以 氏 , 章 審 復 梵筴寫 總 脫 而 誤 明梵本易誤之因 明 諸 節 諸 數十字 本 譯 前後多寡各各不同 本 經 本又易脫落 皆 , 為 是梵 無者 佛多次宣 , 文義不貫 本 廣多, 大抵 日 , 故今諸譯本甚有差異 說 : 誦 致使傳譯文義 , 0 0 習多, 又 且 而 蓋梵筴皆寫 誦 與 <u>~</u> 四十二章》 習者多 則傳寫 法苑珠林》 本 , 多,而得 存 梵 , 本 藏本 沒詳 易 傳寫者多 所引又不 致 略 , 脫 失 與石 誤 不 異 同 , 同 如漢譯 , 耳 同 刻 梵本有 亦 趙文 0 0 多 Ħ. 敏 可 。 \_\_\_ 有 大 多種 見 寫 本 又日 本 經 切 甄 , , , 經音 存 及藏 解  $\neg$ 甄 沒詳 乃 與沈 外流 解 義 爾 略 劫

少 本 懷 思夫 ,處處 日 本 ! 多異本 日 異說 溪 師 亦 致 ,傳者不 同沈氏之說 此多本 蓋 0 此大悲之極處也 故致斯異 伊云:「 。亦或非一 異譯文句,與今經 時說, 例如般若諸經 (指魏譯本) 0 以此經 稍差異者不 如來

,

0

壽 如來會》 以 Ĺ 諸 德皆、 , 乃 主 大寶積經》中一會之文。足證佛說 本經乃世尊多度宣說之法 , 實有 所據 《寶積經》 0 例 如本經 時 ,亦宣說本 《唐譯》 本名 經 也 無量

尚簡 各本 有 可 推 相補備者 梵本也。宋譯亦甚 ·差異 樂 知當 沈氏又云:「 與善 乃 攝 應是譯人 , 年梵筴至少有三 + 祗因譯者意樂不同 巧也 ,則又一 方佛為六方佛 0 魏譯文辭詳贍 至於本 梵本 樂 明 暢 種 也 , ·經諸譯之差別,大異於是,不但詳略不同, 而 0 0 , 故 此誠譯者應機之妙 , 辭 沈氏 實未能服人 知沈氏之說 句前後大異 , 義 雖未能直 理圓足 0 可 , , 故自 又 例 信 從古梵筴取證 0 如 0 文簡 本經小本秦唐 至於他師有認為五譯祗是同 梵本也。 來講家多據之。 應機 漢吳二 , ,但今若細究存世之五 而 兩譯 經 義 譯 唐譯差與 無失 , , 文辭: 且義 羅什 , 是始 拙 理之深廣亦 大師 相近 本 澀 為 因秦 異 , , 蓋 譯者 譯 譯 而 Ĺ 義 同

如 彌陀大願乃淨宗之緣起 與本經之綱宗,而 「十念必生」之願 ,正是彌陀大願 故

不

意

不同

也

例

吳兩 之髓 譯之廿 此 願 i 四願 見於魏唐兩譯,而漢吳兩譯之願文中無之。若謂 , 祗是譯筆開合之不同 ,則實難自圓其說 0 世間焉有如是大膽之譯人, 魏唐兩譯之四十八願 , 與漢

敢率自意 妄刪大願之心髓。故知必是所據之原梵本不同, 方有此 異 耳

四 善登氏所說 而 十八願, 來?何以廿四願中有之,四十八願之本竟然無之?可見諸譯所據之原筴不 又 如 《吳譯》廿四願中有「國無女人」 反而無之。若謂 ,本經蒙世尊多度宣 原本是一,諸譯只是開合不同, 說,又因梵筴易脫落 與「蓮花化生」之勝願 ,乃有不同之原本耳 則請問 《吳譯》 。 而 魏 此二 唐 兩譯 正 願從何 如沈 雖具

先師 夏蓮居諸居士,先後均曾校會本經也。 從 上之例 ,可見會集諸譯,實有 必要。 是以從宋至今,王龍舒、彭二林 魏默深與

# 六、會校之本, 自宋迄今,凡有四種:

- 1. 大阿彌陀經,宋國學進士龍舒王日休校輯。
- 2.無量壽經,清菩薩戒弟子彭際清節校。
- 3. 摩 訶 阿彌 陀經 , 清菩薩戒弟子承貫邵陽魏源會譯

譯會校釋

## 4. 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經 ,民國菩薩戒弟子鄆城夏蓮居會集

## 解 乙 四種會校之本

備 而喪其 未彰 其大略雖 , 紊 為諸譯冠 。至於五 以上五譯 本真 而 無序 ;或其文適中 同 **悪五** 互有優劣彰晦 , 然其· 但於國無女人與蓮花化生 ,鬱而 痛五燒之宏文 (中甚有差互。……又其文或失於太繁 不 章 , 而其意則失之。 ,余深惜之。」 0 例 ,乃世尊苦口婆心之告誡 如十念得生之本願與一向專念之要旨 兩願 由是釋迦文佛所以說經 於是乃取漢吳魏宋四譯 ,亦未明具 , 0 , 於唐宋兩譯則不 而使人 故宋龍舒 厭 , , 校 王 阿彌陀佛所 觀 江會集 日休論 • 於漢吳 或失於太 具 諸 敘為 譯云 魏譯 以 兩譯則 度人 嚴 較

校會之本,自宋迄今,凡有四種:

經

名 曰

《大阿

彌陀經》

0

是即

本經會集本之始也

- 1.《大阿彌陀經》
- 2. 《無量壽經》
- 3.《摩訶阿彌陀經》

清菩薩戒弟子彭際清節校。宋國學進士龍舒王日休校輯。

清菩薩戒弟子承貫邵陽魏源會譯。

原 名 《無量壽經》 ,後經正定王 蔭 福 居士校訂 ,並改今名。)

4.佛 說 大 乘無量壽莊嚴清 淨平等覺經 現代菩薩 戒弟子鄆城 (夏蓮) 居 會集 0

於是本經 乃有 五種 原譯本 , 四 種 節會本 , 共有 九種

多就 流通 王文 Ŧ. 譯之中 由 0 以王 上可見王 《魏譯》 本世所通行 本在我國之流通, 流傳獨廣 ,人習見故 , 王 本 遠過 。 \_\_\_ 出 清末印光法 取 、魏譯》 而代之。 0 師 蓮 池大師 亦稱王本為「文義詳悉 《疏 鈔》 中謂 , 舉 語 世 則

取舊 文, 有云 心 云 由 不 梵 發 文 未 :「其文碎雜」 正 王 王氏 本 往 順 本 ,上竟不言 , -雖甚流 亦有 譯法 生要旨 所會 未順譯法之深病 。若以 未 盡 通 , , 乃反略之, 較之五 而 , , 0 並收 則高 如三 梵本 失統 下失次 輩往 譯 入龍 重翻而 , 錯 ,簡易明 0 故 藏 生 亂 若據梵本重譯, 成六譯 與日 云未 0 而不倫者 ,《魏譯》 且文中多善根, 本 盡 顯 ° 大 , 0 流 即 正 , 則用: 蓮 皆日 無議矣 藏 通今世, 池 , 但 始可用本人自撰之文句 發菩提心 其意而 大師所論 王 全在發菩提心 0 利益: 故彼 氏之作則有得有失 修其辭 甚大。 精 , 不言譯而言校 而 要 , 王 0 正 但其不 0 氏 是正 而三 唯中 中 要 以表 害。 蓮池 輩發菩 由梵本 輩 正 0 不同 也。 例 經義 大師 王 如 氏 提心 又其 《疏 唯 所 自 同 序 酌 指 中 鈔 下 發 華 中 去

集 , 又 (復高) 能 不 下失次 取 原 語 , 是皆王 而 任 意行文 本 難掩 , 之疵 是乃萬 也 萬不 可 也 0 至於三輩發心 亦然 , 擅改 魏

,

0

是 仍 彭 廣 論 非 刪 成 諸 名 之 氏 明菩 王 本 鑒 前 本日 四會本」 清 譯之會 清 , 於王 所 無量壽經》 則 至往生上下二 咸 薩 乾隆彭二林居士 仍 註 乖 行 集本 者 本之失 名 中 成佛之正 願 為 王 即 , 無量 邵 彭 氏 所會未及 0 令行者發 本 兩 本 陽 , 0 輩 乃 較為 壽 是為第 因 魏 本 0 惜彭. 相較 專 經 承 , , (名紹升), 貫 就 後則失往生之正 暢達,近 **>** 《唐譯》 起大心 居 Ł 刪 本只是節 0 , 《魏譯》 本 去 則 士 彭本 魏 發菩提心 , 至 謂 世 氏 , 0 亦於王 之本 諸 校本 優於 去其 積集 本為第六本 通 同治中王蔭福居士極崇魏本 譯 行 智 德本 繁 及 , 0 , , (魏譯 一 云 集五 然有 未 本 王 複 0 他 ·義有 氏 能 , 究 , 會本 救 並 如 不 種 **>** 可 敘 竟 `議者 按 未安 原譯 發 王 0 0 次願文 近代 氏 但 雲 成 0 , 胎 會本之病 樓本 猶 此 佛 , , 0 是為 於所 如序 未 丁福保 生 本 , 乃是 · 只 是 盡 , , 後 分中 增 善 節 著 五. 居士 入 先 此 0 , , (魏譯 乃會 故 舛 刪 會 四十八 無 經 , 曾 錯 開 遊 本 仍 去 量 , 作 章 步十 壽 集 不 **>** 疑 親記云:「 , 之節 之始 皆當 能 要領 經 <u>Fi.</u> 願 惑佛智 無量壽 方 起信 種 稱 先 後 原譯 校 校 為 王 論》 善 本 數 正 乃 而 以 近世 至勝 下 氏 本 經 目 王 中 別 箋 氏 而

經之冠 邵 陽 魏 冕 居士復本雲棲大師之說 0 王氏復博考眾本,手自校讎, , 遍 考諸譯 ,別為一 並定經名為 書 0 包舉綱宗 /摩 訶阿彌陀經》 ,文辭簡當 , 是為· , 乃得 本經之 為是

第 八本

免 經 讚 力求 茲舉其犖犖大 之為本 魏 氏 句句 發心 經 有 廣大 八種之冠 來歷 者如下 , 復精於文字 ,期成善本。 , 亦非過 譽 , 所 為救王龍舒居士杜撰經文之失 0 願極 但 .所憾者,魏氏雖願力補王氏杜撰之過 勝 所成亦偉 。其所會集遠超王 分備 取 五譯 本 0 , 惜 王 , 蔭 會 未 成 福 全 居

民 胎 生」四字 有 (-)胎生者 魏本第二願曰 , 諸譯 唐宋 皆 無。 設我成佛 兩譯同之 且此四 字與原譯文相違 , , 而魏氏竟謂 國 中天人 , 純是 無有 0 <u>~</u> 化 胎 生, 生 魏譯》云: 無有 此 實 為 胎 — 生。……」 難掩之疵 佛告 彌勒…… 也 此中 彼 無有 國人

0

難 窮 苦 五. 痛 惡 0 淫  $\mathcal{H}$ 欲 痛 火 Ŧ. 燒 燒 , 段數千言 **瞋忿火燒** , , 貪盜. 魏 氏 一刪節為 火燒 , 邪 — 生 偽 火燒 時 痛 , , 愚 老 癡 時 火燒 痛 , 病 , 是為 時 痛 Ŧī. , 痛 死 诗 <u>F</u>i. 燒 痛 。 \_\_\_ 患

 $(\equiv)$ 魏 氏 會 本謂極樂之宮殿樓觀 , 堂宇房閣 ,「或處虛空, 或在 平 地, 或 依 寶樹 而

魏

居

士

原

願

無一

字不

有來歷」

惜未能貫

徹初

衷

。上之一段

,

於諸

譯

中

,

並

無

來

歷

住。」其中「依寶樹而住」之語,亦各譯所無。

(四) 會本中「過是以後 , 無量壽經亦滅 , 唯 餘 阿彌陀佛四 字 , 廣 度群生。 亦各譯所

無。

過 並 為 大經 但 由 此 + 巨 , 可 早得 失 見 , , 勢在 善本 魏氏之本 。是以, 必救 0 與前諸本 以免 先師 後世 夏蓮居老居士, 相 因襲 較 , , 雖 甚至篡 後後勝於 乃有 改經文 第九本之作 前 前 0 , 故須防微 惜 仍未能盡免 也 杜 漸 , 率 絕 增乖 此 罪 舛之 源

老 老 播 群 講 法 虔 掩 不 和 籍 先 恭 尚 於 師 關 師 可 , 敬慎 深於 電 夏老日 勝 津 夏老之皈 數 聘請 臺 門 文字 居士 , 0 譽為 閱 日 印 Щ 行流 東 禱 時 , , 女子 善 未 依 佛 專功  $\equiv$ 本 師 前 載 冠 通 學儒 蓮社吳倩 久修 0 0 0 , 慈 千 遍 , 相 舟 撘 斟 探 , 繼 先程: 法師 衣 萬  $\mathcal{F}_{\mathbf{L}}$ 教 不 捧 薌 酌 種 絕 眼 專講: 經攝 社 原譯 , 朱而後陸王 圓 0 長 時 明 是以先舅父梅老讚云:「於淨宗要旨 來寺 此 縈夢寐 照 , 0 經於京 於 洞察三家校本。 於壬 開講 佛 前 , 0 申(一九三二年)之歲 甫 魯 及其 此 , 經 親 壯 , 入佛 成 並 為 兩 月 親 印 也 證 無一 為 , , 0 四眾 其 科 攝 0 語不 先舅 他 判 禪 歡 發 密 0 -詳參 喜 Ĺ 北 父 而 宏揚 梅 歸 京 0 宗教! , 極 擷芸居 淨 , 發 樂庵 無 土 , 專 俱 願 0 窮 字不 微之慧 志 方 士 重 夏 深 老 持 丈 校 誦 極 妙 連 互 此 博

禪

續

明

校

經

貫

微 大經放光,眾生有幸 世公認 本經之外……有美皆備 發前人未發之蘊。」又「精當明確,鑿然有據,無一義不在原譯之中, ,並將本經採入新印之續藏。大經塵封千載,今始得善本,先賢會經之願 。本經名《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》。是為大經之第九 ,無諦不收……雖欲不謂之善本不可得也。」先舅之語 無一 ,現已 句溢出 乃圓 舉

七、本經註釋:

本。

- 1.無量壽經義疏,六卷,隋淨影寺沙門慧遠撰疏。
- 2.無量壽經義疏,唐嘉祥寺吉藏撰。
- 4.無量壽經宗要,一卷,新羅沙門元曉撰。3.無量壽經義述文贊,三卷,新羅沙門憬興著。
- 5.遊心安樂道,一卷,新羅元曉撰。
- 6. 日本則有了惠、峻諦、道隱、 觀徹等數十種之多,遠超我國

解 丙 本經註釋

Ŧ. 一譯之中 、魏譯》 較備 0 故大經註疏 , 集於 《魏譯》 0 我國大德多為小本彌陀作

註。至於註大本者僅隋淨影,唐嘉祥兩家。

1

(無量壽經義

疏》

六卷

隋京

師

淨影寺

沙門

慧遠

撰疏

0

世稱淨影疏

0

- 2 《無量壽 經義 疏》 與上同名) 唐嘉 祥寺 吉藏 撰 0 世 **「稱嘉** 祥 疏

又新羅 或 (今朝鮮) 有憬興 、元曉 兩家 , 所註· 亦在我 國 流 通

- 1 無量壽經義 述文贊》 三卷 新羅 國 沙門憬興著 0 世 稱 憬 興 流
- 2 《無量壽經宗 要》 一卷 新羅國黃龍寺沙門元曉撰 0 曾入 唐遊學 還後 化振海

東。其疏曰海東疏。

3 《遊心安樂道》 卷 亦 元 曉 師撰 ,乃淨宗古佚十書之一。

大經光明 照耀日 本 , 註釋之盛 , 遠超 我國 0 筆者所知者已 廿餘種 計 為

1 (無量 壽 佛贊鈔》 卷, 興 福 寺善珠作 0 2 《無量壽經 述義》三卷 , 最 澄 集

3 《無量壽經私記》 一 卷 , 智景: 作 0 4 《無量壽 經義 苑》 七卷, 紀州總持 寺 南 楚作 (5)

了惠作 無量 壽 7 經略箋》八卷 無量壽經直談要註記》 , 享保五 年洛 廿四卷 東禪林寺 , 永享四年增上寺西譽作 院 溪 作 0 6 無量壽 經鈔》 0 8 七卷 《無量壽經見 望 西 樓

(18) 量壽 卷, 聞》 解 小 貫思義》三卷 曾 無量壽經梵響記》 《無量壽 越前 十八卷 經 七卷, 禰 憲榮 要解》三卷 勝授寺 良榮作 , 泰岩作 經義記》 道隱 '峻諦作 意州 作 0 , 9 六卷, 20 五卷, 法霖 理圓作 0 22 0 《無量壽經永安錄》 《無量壽經科玄概》一 (11) 《無量壽經合贊》 作 堺華 靈鳳作 0 0 《無量壽 (13) (15) 藏庵惠然作 《無量壽經講錄》 無量壽經顯宗疏》 • (17) 經開義》六卷 《無量 十三 四卷, 0 19 卷, 壽經眼髓》十一 卷 觀徹作。 無量壽 小倉西吟作。⑩ , , 十卷,紀州磯肋安樂寺 **薏報** 平安 十七卷,江州性 專坊慧雲作 經海渧記》 西福寺惠空作 其中第六 卷 攝州定專 《無量 海 廿卷科二 、第十、第廿一、 0 無涯 (21) (12) 壽 南麟 無量壽 坊月 作 經會疏》十 卷 無量 0 作 溪 (14) 壽 經甄 作 攝 無 州 (16) 經

# 八、注釋大經校會本者,共有五種

第廿二諸著

,本書引證甚多

- 1.無量壽經起信論,三卷,清初彭際清作。
- 2.無量壽經箋註,二卷,清末丁福保作。
- 3.佛說摩訶阿彌陀經衷論,清末正定王耕心作。

4. 佛說 大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經眉注 ,民國李炳南作

5. 佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經解,四卷,民國黃念祖解 0

解 又註釋大經校會本者,共三種:

1 《無量壽經起信論》三卷,清初彭際清作 0

2 《無量壽經箋註》,清末丁福保作

以上 3 《佛說摩訶阿彌陀經衷論》,清光緒正定王耕心作 兩種所註者,皆為彭氏之節校本(即大經第 七種)

0

所註為大經第八種魏承貫氏會本

又清末沈善登居士著有 《報恩論》 三卷,中有《淨土法門綱宗》 無量壽經綱

宗》 、《往生正因論》 等。

### 九) 總釋名題

、凡經之名題 ,皆直顯本經之要旨,使學者因名達體,一 覽經題,直窺全經大

解 經 題

義

是以天台家註經,先釋經名。

《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》

《無量清淨平等覺經》後漢支婁迦讖 譯

《佛說諸佛阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經》

一名《無量壽經》一名

《阿彌陀

經》 吳支謙譯

《無量壽經》曹魏 康僧鎧譯

《無量壽如來會》唐菩提流志譯

《佛說大乘無量壽莊嚴經》趙宋法賢譯

※自漢迄宋,同經異譯可考見者,凡十有二,近代流通唯此五本

菩薩戒弟子鄆城夏蓮居為齊會集各譯數分

註

凡經之名題 ,皆直 顯本經之要旨 0 使學者因名達體 ·, 覽經題,直窺全經大義 是

以天臺家註經,先釋經名

大」字之增 大經五種 ,無所 原譯 , 各 有 依據 。彭氏節本與魏氏會本, 經題。王氏會本名為 《大阿彌陀經》 皆 名 《無量 , 壽經》, 以別 於原譯與小本 同 於 《魏譯》 但

種一名,混同 考從漢迄宋十二譯中 易誤 。正定王氏改魏氏本為 ,以無量壽為名者十, 《摩訶阿彌陀 以清 淨平等覺為名者二 經》, 摩訶二 ,以正 字亦復無據 覺為名者

字 壽 喻 中 莊 佛 下從 教 說 最初漢代一譯,名為 嚴 理行 經》 大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》 種 《漢譯》 ` 經題 體 今 此 相用等齊顯於一名之中。如帝網珠,圓攝一切妙法。 , 經題 悉入一 會本直 《無量清淨平等覺經》 題之內。全經大旨,昭然目前。淨宗要義 《無量清淨平等覺經》 取宋譯經題《佛說大乘無量壽莊嚴經》 。自然佳妙,不假斧斤 ,去其重複之「無量」二字, 最後宋代一 譯 一、兩譯 , 名 為 〉 為 首 原名 本經會集之妙,於 備於 , 去 其 重 複 之 經 《佛說 , 題內 攝於一 於是經題為 大乘 名 之 人法 無量

此

可

見

麟

爪

### 二、正釋本經題名:

佛 : 義為 覺者,自覺 • 覺他、 覺滿 。即本師釋迦牟尼佛

## 解 以下正釋本經題名

是即 覺俱 用 經 具足 覺俱圓之眾生 如 極於法界, 遍 來 知 至 寂 題 圓 題 一切眾生大恩大德之慈父;無法不知、 為世 世尊 默是其體 中佛字即娑婆教主, 中首字曰佛 (四) ,即名為 明行足 所宗 為 盡於虛空,窮未來際。」(《成實論》 + ,眾生即未覺之佛。又佛者乃十號之一 。究竟 ` 佛。三覺者 · 號 ,故名世尊 (五) 善逝 , 佛者乃梵語佛陀之略稱 十號之詳釋在下之第四品中。) 極果 、兴世間 本師釋迦牟尼如來。華 :自覺 。世尊梵音薄伽梵 , 乘 大 願船 解 、覺他與覺滿。三 ` 出無上士 , 生 五 無法不見之導師;大覺圓滿之釋尊 。義為覺者 濁世 0 、八調御丈夫 《佛地經》云:「是薄伽梵 等合無上士與調御丈夫為 , (指中華) 云:能仁寂 。 十 示現成佛 覺圓滿 上明佛字為 。覺者對迷而言 -號者 , 名為 ; (-) 0 ` 為度 (九) 極聖之通 佛陀 天人師、 如來 (我等, ` 默 (\_\_\_) 是知佛者 迷則眾生。三 演說· 號 最清 (+) 應供 也 號 能仁是其 。今就本 本 淨 , ` 0 經 + 即三 則從 覺 <u>(</u>=) 正 號

2. 說 悅也 ,悅所懷也。 佛以度生為願,今眾生機熟,堪受淨土大法,究竟解脫

故今樂說,以暢本懷。

也。 佛以度生為願。 解 說者 悅也。 今眾生機熟,堪受淨土大法,究竟解脫。故今樂說,以暢本懷 悅所懷也。 「佛說」二字, 顯此經是世尊金口所宣 ,非餘人之說

心念佛,念念作佛 3. 大乘: 喻也, , 故所乘者大,強名大乘 乘以運載為義 0 此經所示,能念之心,本來是佛, 是能乘者大;起

法邊底 音 緣覺僅求自覺之小乘。 人乘是乘故 《寶積經》 得大勢 解 ,故名 大乘者, 、文殊師 ,故名為大。又能滅除眾生大苦,與 為大 曰 : 喻也。 0 又如般若經中 利 諸佛如來正真正覺所行之道。彼乘名為大乘。」以上經論 《十二門論》云:「摩訶衍者,於二 , 乘以運載為義。大者所乘,或所乘者大,故名大乘。 彌勒菩薩等諸大士之所乘,故名為大。 佛自說摩訶衍義無量 (給也) 大利益 一無邊 乘為上, , 又以 以是因緣故名 事 , 故名大 此 故名為大 乘, 能 乘 為大 別於聲聞 盡 。又觀世 。諸佛大 明大乘 切諸

修證 修者 世 修所 佛 故名 喻 地 是心作佛」之淨宗第一 不 唯如來與大菩薩能乘,大者所乘故。又所乘之道,是諸佛如來之所行,所乘者大 ,即「是心作佛」 修 故所乘者大。又能修者,即「是心是佛」之心,所修者 過去無始 大乘。又此大者,當體得名,常遍為義 以明全經要旨 無形本寂寥 無 所言大者,其性 ,只是一心。即心即佛,心佛不二。又可云 超情 ,未來無終。無有一法先之,唯此先於諸法 :離 見 , 之佛 義諦 廣博 強名為大。以此為能乘所乘 故強名為大。如《涅槃經》云:「所言大者,名之為常。」又 ,自佛他佛,只是一佛。 ,猶如虛空。 。能念之心,本來是佛,是能乘者大。起心念佛,念念作 」今此經中「大乘」二字,正喻「 。體無邊涯 ,能修者 ,強名大乘。故經題中,以大乘為 自他不二, ,絕諸對待。橫該十方 ,(如傅大士偈: 即即 ,即「是心作佛」之心 自他宛然。 「是心是佛」之佛 是心是佛 能所不二 「有物先天 ,豎通三 所

要 義 是 此 德號 明法藏因地願行,與果地佛德,極樂之依正主伴 部所說 , 攝無

4.

無量

壽

:梵語

阿

彌

陀

阿彌陀三字是密語

,

含無量義

0

今翻.

無量

壽

, 是取

其

中

主

### 不盡· 也

無量 密語,含無邊密義。 召之德無有 上 一多種 (漢譯》 無量 壽 解 聖 本則翻為無量清淨佛、無量覺、無量清淨平等覺(其中覺字與佛字正 是取 0 號 無量壽」 蓋 量 , 以世尊妙德無量,故德號亦無量,一一名中所含之德亦無量 咸曰 其中首要之義 無量 今若譯梵文為華語, 梵語為阿彌陀。即 0 實則佛之功德 0 經中無量 、智慧 光、無邊光等十二聖號 本經所說極樂世界教主之聖號 顯密旨於顯說 、神通 、道力、依正 , 則可譯成無邊德號。今經 , 同 為 莊 阿彌 嚴 0 ` 阿 0 說法化 是以持名所 陀之德 彌 同)。 陀三字是 翻 度 號 以 為

是如 地 淨土「三種莊 佛德 種 莊 如智之體 今經題中首 嚴,入一法 極樂之依正主伴,全部經旨 嚴 光是如如智之相 標無量壽者 佛莊 句 無量 嚴 , 菩薩 壽 ,以此三字 故 。 \_\_\_ 莊嚴 ,故經題標壽 故經 , , 攝 或 無不 統攝一 土 題中標 莊 嚴) 盡 德 經所說 , 無量壽」德號 光德即 切歸壽 。蓋無量壽是法身常住之體 攝於中 命 , 0 0 又 則法藏因地願 又「安樂國 甄 解》 云 : 行與果 土 依 極

樂

正

清淨之行」、「 5. 莊 嚴 經云:「一 彼極樂界,無量功德,具足莊嚴」,正顯事事無礙法界之圓明具德也。 向專 志莊嚴妙土」、 「莊嚴眾行」,又「我已成就莊嚴 佛土,

則有 嚴妙土」 樂界,無量 本 清淨之行。」 我 曰:「其佛國土,成就如是功德莊嚴。」《往生論》 廿九種莊嚴 又經 解 成就莊嚴佛土,清淨之行。」「極樂國土,如是功德莊嚴不可思議」 「莊嚴」者,《探玄記》 中「榮色光曜 功德 莊嚴眾行」 果感樂剎 ,具足莊嚴」。如上所引,正 。文繁不引。今本經曰:「一向專志莊嚴妙土」,「莊嚴眾行」 ,故曰:「彼極樂界, ,是其殊勝願行也。 不可勝視」, 曰:「莊嚴有二義:一 「無量光炎, 無量 因行獲果,故曰:「我已成就莊嚴佛土 顯經題中莊嚴之義 功德,具足莊嚴。」 照 稱極樂三種 耀 是具德義。二 無極」,「白 。蓋法藏「一 莊 嚴 一交飾 , 已 珠摩尼以為交 見前 義 又一 向專志莊 細 故小 彼極 論

百千 界具足莊 ·妙色, 嚴 悉皆 周周 |具足| 遍其國 , 是莊嚴一辭中所含「交飾」之義。至於「具德」 奇 7妙珍異 周 遍 校 飾 光色晃 曜 盡 極 嚴 麗 者 , 咸 則 顯 如經第 彼 佛世 絡

明

妙無比」,「

華果

恆芳,光明

照耀」,「

隨風:

散馥

,

沿水流芬」,

無量·

光

明

,

,

,

,

九 品 真實之際也,是謂 中 如實 安住 , 具足莊嚴」 具德 。又第十五品中「一 0 故 知極樂世 界 切莊嚴 如是莊嚴者 , 隨應而 ,蓋由於 現 0 如實而 此 正 安住 顯事 事 也 無礙 實

6. 清 淨 i 身口 . . 意 三 業 離 切惡行煩惱垢染之謂 0 經云:「心淨則佛土淨」 表

切即一,一即一切。

法界之圓明具德也

華嚴· 行 也 淨 指 「三業無過 迎之 我 句 佛 玄旨 謂 身 作 今齊入一 解 佛 真 清淨人 共在 時 實智慧無為 清 又於此處見之。又 ,云清淨 , 清淨 前立 淨」者 諸 , 指 佛 句中 0 或 人民 , 即還生我國 法 如 0 \_ 身 身 , 來 有 是 蓋謂身 П 。 又 0 意三 作菩 \_\_\_\_\_ 此 與 《漢譯》 切即 經 口意三 業 薩道者 , 往生論 作 題中 , ·阿惟越致 離 業 稱 **>** , 0 莊嚴清淨」 常念我淨 謂:三種莊嚴入一法句 切惡 阿 ,皆無過 又經云 彌 陀佛 行 失也。 此中之淨潔心即是清淨心 為 潔 「心淨則佛 煩惱 妙合 無量 心 ` 壽終時 又清淨土, 清 天然。三 垢 淨 染之謂 土淨」 佛 , \_\_\_ , 0 我 又 種 0 與不 其 表 指淨土;清淨 法句者清淨 莊 中第  $\overline{\phantom{a}}$ 嚴 《探玄記》 者 可 計 即 + , 亦即 無 比 切 丘 願 量 句 云 莊嚴 眾 身 《往 日 清 飛

佛接引往生,正是本經「發菩提心,一向專念」之宗。又清淨句,表實際理體 句,即是真實智慧無為法身,亦即是一 句出生三種莊嚴,三種莊嚴同入一清淨句,是為經題中莊嚴清淨之義 生論》中之清淨句。佛名無量清淨佛,佛心是無量清淨心,總之是一法句,即是清淨 **句佛號。故發大乘心,持名念佛,臨命終時,蒙** 。從清淨

7. 平等覺:經云:「平等者,名為真如,乃至平等者,即是入不二法門」。今題中

- 平等覺」有四解:

①平等普覺一切眾生。即一切眾生平等成佛之法。

②以平等法覺悟眾生

③平等覺指如來之正覺。

⑷專就本經「平等覺」, 亦即極樂教主之聖號。

佛 !境界經》曰:「菩提者,名為平等。平等者,名為真如。乃至平等者,即是入不二法 。」故知有差別即是二,即不如矣。故云平等即入不二,即是真如。可見平等之義甚 解 「平等」者,離差別也。經云「心佛眾生,三無差別」,正顯平等之義。《入

0 今 題中 日平等覺 , 可 有四解:一 日 平等普覺一切眾生,普令一切眾生平等成佛之

深

此法 法 今經中「發菩提心,一向專念」之法,普被三根 而得度 脱 ,正顯平等普覺之義。二曰以平等法覺悟眾生。 本經謂 「當來一切含 《淨影疏》 日 : 靈 無作 皆依

,

,

,

無所有等,

為平等法

。 \_\_\_

持名之法,心作心是,暗合道妙,巧入

無生,從有

念入

無念

影疏》之「 因往生證無生。念得能所兩忘,即是 無作 無所有」 。以如是法教導眾生,橫出三界,成究竟覺 《金剛般若》之「應無所住而生其心」 ,是謂 ; 亦 即 以平等法覺 《淨

本經,「平等覺」 亦即極樂教主之聖號。以上諸義 ,題中俱攝 0

悟眾生

。三、平等覺指如來之正覺

0

正覺無一切高

低深淺之別,故曰

平等覺

。四、專就

- 8. 經: 義為 契經 , (1) **契**理 (2) **契機**。 具貫攝常法四義
- ②攝則攝持所化之生 (1) 貫則貫 穿所說之理
- ③常則古今不易
- (4)法則近遠同遵

解 「經」者,梵語修多羅。直譯為線,義譯為契經。 契者 , \_\_\_ 者 契理 , 理 者 , 實

際 理 體也。二 一者契機 , 機者 機宜 , 眾生根機也, 兼指時機 , 時節 因 緣 也。 故契機 者

貫則貫 切合眾生水平與時 穿所說之理 ; 攝 代也。今為省文,略去契字,但 則攝持所化之生 (指眾生) 名曰 ;常則古今不易;法則 經 0 經 具 貫 ` 攝 • 常 近遠同遵 • 法 四 。 上 義 :

述四字,可盡「經」字之義。

又佛 所說者 , 通名為經 0 故 題中經之一字, 是通名。「佛說大乘無量壽莊 |嚴清淨| 平

等覺」十四字,是本經獨具之別名。

諸經立名 , 不離 人法喻 0 或單 -或複 ,可得七類:單一者三,具二者三,具足者一,

**共成七類。例如:** 

單 單法 單 單 喻 梵 大 阿 網 般若 彌 陀 經 經 經 般若 梵網是喻 阿 彌 陀是人 是法 無 無 無 人法 人喻 法喻

法喻 人法 人喻 妙法蓮 菩薩瓔珞經 文殊問般若經 華經 菩薩是人 妙法是法 文殊是人 瓔珞是喻 蓮華是喻 般若是法 無人 無喻 無法

三、七種立題中, 具足人法喻— 大方廣佛華嚴經 本經屬具足立題。 佛是人,大方廣是法,華嚴是喻

1.佛—此土果人。

- 2. 無量壽—彼土果人
- 3.莊嚴清淨平等覺—七字是法。
- 4. **大乘——是喻**。

兩 土果人。 解 今本經題亦具足人法喻。 莊嚴清淨平等覺七字是法 題中 。大乘二字是喻 佛字表此土果人,無量壽是彼方果人, 0 乘者車也。 此經可運載無量眾生 故題· 中具

咸達寶所,如《法華》之大白牛車,故以大乘為喻。

四 諸經皆具教行理。本理立教,依教修行 ,從行顯理 。故須明本經題中別具之教

行理。

1. 佛 說 大乘 是教。 依無! 量壽之理體,宣眾生本具之大經

2. 莊嚴清淨平等覺 —是行。一句彌陀,莊嚴自心,清淨自心

3. 無量 壽—是理 。表三際一 如, 涅槃常住之法身本體, 亦即眾生本具之佛性,是心

是佛之本心,實際理體也。

之理 壽」是理 清淨自心 故下文中 是佛之本心 別具之教行理。 體 解 , 諸經皆具教行理。 直指 。 一 莊 是即依教修行也。 。故判 元大乘為: 嚴清 無量壽」表三際一如、涅槃常住之法身本體, 專就本經 淨平等覺」 屬於理,蓋其為實際理體也。「 喻, 為宣 ,則「佛說大乘」是教,「莊嚴清淨平等覺」 本理立教 不假方便自得心開, ,即是佛所教化之妙行 說眾生本具之大經,判之為教 , 依教修行,從行 圓顯本具之平等覺 佛說大乘」 也。一句 顯理。注家釋題 亦即眾生本具之佛性 ,義甚 是教 阿 彌陀 分明 ,即依 , ,以之莊 是以行 , 。又從教 是行 此 須明本經 無量壽 2顯理 嚴自心 起行 ,是心 也 無量 題中

又得往生者 ,悟無生忍 ,從體起用,復以此平等妙法,平等普度一切眾生,往生淨土

同證大覺,復是從行顯理也。

名始覺。始覺合本覺,直趨究竟覺,即是題中「清淨平等覺」也。 五 • 以經題配三覺:無量 壽佛,是我本覺 。發菩提心,一 向專念,以莊嚴自心,是

解 |若以經題配三大,則無量壽是體大,莊嚴清淨是相大,平等覺是用大。

覺 佛 即題中「清淨平等覺」也。 是我本覺。發菩提心,一向專念,以莊嚴自心,是名始覺。始覺合本覺,直趨究竟 依 《漢譯》,「無量清淨平等覺」 即阿彌陀佛義 更可以本經題配三覺 無量壽

覺 不 . 離 妙義輾轉無盡 六 直 、又可解為:「平等覺」是我本覺。起心念佛,以自「莊嚴」, 趨覺路, ,悉在一題之中。古云:「聞首題名字,獲無量功德」。 頓入寂光,證「無量壽」。如是則平等覺是我因心 , 是為始覺 無量壽是我果 , 始本

解 又可解為「平等覺」是我本覺。起心念佛,以自「莊嚴」,是為始覺 。始本不

如是妙義輾轉無盡 離,直趨覺路,頓入寂光,證「無量壽」。如是則平等覺是我因心,無量壽是我果覺。 ,悉在一題之中。是故《圓中鈔》疏曰:「聞首題名字,獲無量功

德。」鈔曰:「如《金光明》,及諸大乘,多作此說。」

(概要竟)

## 十)正釋經文 分三

(此為十門分別中第十門)

限量之言,略彰淨宗無盡之妙 足,運行不滯 (三)流通分。 (眉眼耳鼻口),可窺其人之善惡智愚 解 前 明全經綱宗與經題總義。下則正入經文,分品逐句 。」依大師意,「序如首(頭也)」指經之序分猶人之有首。 **蕅益大師曰:「序如首** 0 茲依先例,全經分三:(初)序分,(二)正宗 。觀一經之序品,便可知全經之大小偏圓 ,五官俱存。正宗如身 ,闡發經義 ,腑臟 無闕 由首之五官 0 流通. 謹 以局心 。 故序 如手 分

( 壹 ) 第一品至第三品為序分。

分中,亦必含有深文。今依大師之旨

,判分本經如下:

(貳)第四品至第四十二品為正宗分。

(參)第四十三品至第四十八品為流通分。

今之三分,亦正如我國淨影、嘉祥兩家對本經魏譯本之判分

### 壹、序 分

解 又序分復分為二:一通序。二別序

不興,必須具六,故云成就。以證經文,確為佛說,真實可信,故名證信。本經之前二 序 。六成就者,宗密大師曰:一信、二聞、三時、 通序,又名證信序,諸經皆具 0 如天臺與嘉祥等 四主、五處、六眾 ; 依 《法華論》 、六緣 以六 種成就為證信 不具 教則

品屬之。

名別 各經不同, 別序 序 0 例如 , 又名發起序 故名別序。今經第三品屬之。 小本 《阿彌陀經》 0 乃發起全經之端由 乃不問自說 0 。以法不孤起 本經則因世尊放光現瑞 起必有由 , ,諸經各別 阿難啟問 ?,故 又 而說

## 乙一、證信序(通序)分二

序分

## 法會聖眾第

丙 標列五成就 分五 丁一 信成就

### 經 如 是 0

佛 就 首 也 阿 難 ,  $\equiv$ 當 此 悲 解 疑 正 不 置 他方 能勝 可破當 何字 其 如 中 是我聞」, 佛來 ? \_ , 我 時之疑 뎨 泥 0 佛 故 字 凯 樓陀教之曰 阿 0 答曰:當置 , 諸經皆置此四字於經首 因 難 即 日 阿 呵 : 難結集經文時 \_難 : 0 如是我 徒悲 如是我 如 是我 何益 聞 , 聞 聞 , 大眾生起三 , 應前 則 , , , 群疑 蓋 表 佛 向 如 遵世尊之遺教 在某方等六事 佛 頓 是法 , 疑 釋 請 : 0 門 問問 乃我 四 疑 事 佛重 0 回 其 即 上 世 生 難 尊 所 述之「 將 聞 即 於釋 般 疑 涅 阿 尊 六成 槃 難 切 者 成 經

經 阿 或 難 疑 何能皆曰我聞?此有三解 日 佛 成 道 廿 年 , 阿難 方 : ①輾 出家。 轉聞 又十 0 年方命為 ②佛重說 侍 0 者 ③ 阿 難 自 如 此 通 則 卅 年前

0

,

佛所說

① 輾 轉聞: 《報恩經》 言, 阿難所不聞經, 從諸 比丘聞, 或諸天子說

② 佛 重 一說 : 《報恩經》 言 , 阿難因佛命為侍者,乃求三願。其中第三乃 「所未聞

經,請佛重說」,佛許之。

③ 阿 ]難自通 : 《金剛華經》 言,阿難得法性覺自在三昧,所未聞經 ,自能 憶持

無 能入。」又《華嚴經》 所 獲 \_ 如 〔是」者,信成就也。居六種成就中之首位。《智度論》曰: 0 可 見 , 信者乃入法之初門,捨此莫由。又為攝法之上首,故云:「纔入信 說,「信為手。如人有手,至珍寶處,隨意 採 \_ 取;若 佛 法 大海 人無手 , 信 , 空 為

門,便登祖位。」

如 正 而 印之所印 依 說 又 此心 蓋實相 「如是」者 ,故曰是。 性 念佛 妙理 故大師曰:「決定無非,曰是。 今依本經 , , , 指 求生淨土。能念是實 只是當前一念心之自 所聞之法體 , 蕅益 大師 曰 ,即實相之理體 相 性 :「依實相理,念佛求 心 0 非生 所念是實相佛,所生是實相土 非滅 。實相妙理,古今不變, , 無去無來, 生淨土,決定 湛然常住 故 無非 日 故 咸為實 如 名 曰 如

### 聞成就

### 經 我聞

解 我聞」者 聞成就也 0 阿難結集法藏時, 「如是法門, 我從佛聞 我

者自我 , 聞者親聞 ,以告大眾,實可 證信

實相無不相 聖人 無我 , 故非同於二 ,而阿難仍自稱為我者,不壞假名故。 乘之無我 0 阿難隨順世間 實相 假名為我 無相, 故非] ,無乖於第 同於凡夫之有 義諦 。又 我

觀經疏》 云 : 「 無我則無聞 , 無聞 則化道絕。為傳 化不絕,假名說我

金口 別 所宣, 以我代耳 聞 者 傳承有自 , 故 耳根發耳識,今不云耳聞 日 我聞 ,決非他說, 。以上「如是」表信順,「 或為臆造。以之證信 ,而言我聞 我聞」表師承,我之所聞 ,蓋以 我字統收諸根識等 , 皆世尊 以 總代

### 丁三、時成就

時

歲短 運行 界 聽者 時 師 根 詩 疏 及 時 , , 時少 弟 於 則 分不 也 鈔》 長 解 時 周 子 剎那 成 間隨物體運動速度而 0 , 日 : 一 或說者被 即太陽上之一 佛久近 機 又 , 時 四天 應 , 聞一 和合 佛地論》 或說者得 者 王天一 神力延促隨宜 , 各各 字時, , 時 說聽 云 : 「 年 示 成 日 陀羅尼 於餘 事 同 就 , | 變異 故 也。 , 畢 便是人間 相當 說聽 0 , , ° 即 今止取 聽者根器利 切悉無障 蓋 , 於地球 名 究竟 本非定量 時 剎 <u>Fi</u>. 無實法 那 十 時 佛及弟子 , 頃, 總言一 礙 時 年 0 又經 鈍 間之二 0 0 故經中祇言 且現代 或說者時少, 不一。古 長 字之中, 中不舉年月者 時 師資 短隨心 一萬萬 。 — 科 機 - 學證: 是故經 年 感相遇之頃 謂三乘凡聖 說 延 且 明 聽者時多 促 切法門 時一 物體 , 中不言某年 , 同 太陽 各地 時 所 運 , , 圍繞 層法 說聽 動 見 最切實際 速 佛身 或聽者得 或說者 祇 度接 不同 某月 銀 事 報化 河 畢 念 近 系 時 , , 光速 中心 又世 便名 多 但 淨 年 以 耳 如

### 丁 四 主成 就

### 經佛。

解 佛」者,主成就也。 佛為一 切眾生之宗主,故名為主。又六成就中, 主成就

最為主故。

覺俱圓 他 即覺滿之義 覺行圓滿 ,眾聖 佛 者 。在本經中,此處佛字,即指大恩慈父,本師釋迦牟尼佛 中 。自覺異於凡夫之不覺;覺他異於二乘之獨覺;覺滿異於菩薩之在因。三 , 尊,故稱為佛。又云智者,智即覺之義。智無不知 梵語為佛陀,今祗 言佛,乃省文也。 譯為華言,則為覺者 ,所謂得一切種智 0 自 覺 覺

### 丁五、處成就

# 經 在王舍城。耆闍崛山中。

上第城) 解 (舊城), 在王舍城 , 耆闍 曰寒林城 (新城) 崛 山中一 。處 成 就也。王舍城古有二說 兩說不一。今據 《智度論》 , 中日:「 曰上茅城 佛涅槃 ( 或 作

後 之王舍城 乎?今正 城 望 者 王舍舊城 西疏》 阿闍 上 世王 , 佛所住處 第 即上茅舊 ,處摩 日 舊 : ,以人民轉少故,捨王舍大城 城 볜 揭 若依宗家 , , 明 城 陀國中 更 知上 0 作 此說可 小城者 第 , ,古昔君王多住 應是上茅 城也。」 信 , , 寒林新城也。 故 此 不引 。」(宗家即善導大師 說 異說 其內 可 其邊 證 0 , 0 此 佛說此 其城又生好 更作 既 佛滅後 -小城。 經是 香茅 , 在舊 ° 闍王築之, 望西. 城 甄 , 故舉 解》 0 師意 云 : 為 慈恩傳》云 佛 稱 , 亦 何 謂經 住 本 王舍 後 又日 中 城

故 何 城 名 故 王舍。 此法 而 法華 王舍城最大。 唯 王舍城 論 此法門亦 **》**云: 說 復 故 \_ , 非餘 如是 在 如王舍城 此城說經 城廓 , 法王住 ?答曰 勝餘 , 處 \_\_\_ 以表此經之最 切城 : 0 釋 釋此法門 成此義 舍故 , 故 法王 勝 顯 此 。 又 , 說住 法 住 門最 處故 《大寶積經論 王 舍 勝義 0 城 喻 如 0 <u></u>五. 王 舍 , **》**云: 天竺有 王所止 問云 十六大 住

鷲頭 相 Щ 映 多 耆闍 Ш 有 濃淡 靈 仙 崛 分色 居住 Щ 西 ,是王 域 , 故名 記》 如來御世垂五十年, 含城 誌此 為 靈 外五 Щ 0 亦 山之一 日 : 有 鷲 0 北 居 多居此 山之陽 止 淨 此 Щ 影 Щ 流》 , , 故 , 孤 標 名為 廣說妙法 日 : 「 特 鷲 起 耆闍 。 \_\_ 0 既 0 又 棲 Ш **陰** 陰 鳥 — , 《智度論》 此 此 翻 Щ , 頂似 又 名 靈 類 · 鷲 頭 鷲 高 日 臺 Ш 也 , 耆山 又名 此

於五山中最勝故 云 : 住 力大菩薩 一世諸 部 此 大力眾神所守 不 耆闍崛山勝餘諸 在餘 佛住處故 , 常來見釋迦牟尼佛, 處。 1 ②是耆山 。 ④是中清淨,有福 護 此 、恭敬供養處故 Щ 山精舍,近 0 福德吉處 佛在於此說 禮拜: 城 , ?。諸大 徳閑 恭敬聽法故 而難上,近城故乞食不疲,難上 諸聖人喜住處 , 靜故 顯此法最勝 乘經多在 • 0 諸 切諸佛行處, 0 。 \_\_\_ 大 此 佛為諸聖主故多住 山說 乘 故本經即在此 經多在此山 0 ⑤是中 十方諸菩薩讚 . 說 故雜人不來 十方無 山說 。 \_\_ ③ 耆 闍 量智慧 0 歎 法 華論 恭 福德 山是 故多 敬

### 丙 二 別釋眾成就 分 三 丁一 • 聲聞眾 分 二 戊 一 、 標類辨數

經

與大比丘眾萬二千人俱

0

解 與大比丘眾萬二千人俱」 。本 品獨標比丘眾 及菩薩眾 , 第二 品末 廣標餘 眾

天、 弟子 所 說 諸 及諸天眾:「又有 天梵眾 皆大歡喜 悉共大會 , 信受奉行 比丘 0 0 尼五 經 可見說經時 末 川三 百人, : 清信 諸 , 語菩薩 士七 會中有諸大菩薩 千人,清信 ` 聲聞 ` 天 龍 女五 ` 聲聞 八部 百 人 , 比丘 , 切 欲 大眾 界天 、比丘尼 ` 色界 聞 佛

中 清 信 , 有 士 菩薩 、清信 ` 聲 女,直至諸天梵眾、天龍八部 聞 ` 諸 天人等,與此界四眾弟子二萬人同聞 , 咸 來 聽 法, 此 乃六成就中之眾成就 , 非是阿難獨聞 0 是 可 0 會 證

聞 營 出 怖 餐 義 家 心 指 故 受戒 怖 又懼其人,多化眾生,同出生死,空其境界 詢 見 無 不 , 「姤」有八義 惑與思惑) 所 與大比丘」。 求 翻 貯積 , 妙法 。三義者 羯磨成就 0 , 萬 期 盡 成聖 緣 : (一) 乞士 與者, 似俱放 ,地行 ,今取其一,「 , 果, 超出三界。 共同之義 夜叉,空行夜叉,天行夜叉, 故 0 謂乞食 意清修 Ħ , 三怖魔 乞法養心 姤 0 , 、乞法 表佛與大眾共在會中。 故曰 者惡也。) 。 如 0 0 , 二破惡 乞食養身 乞食謂 《涅槃》 (魔之境界空虛), 弊,忌他勝己 0 ,既出家已 正 說:「魔性姤 0 輾轉讚歎 慧 乞法者 觀察 「 比 丘 」 , ,乞求自活 , , , 參師 破煩 故 聲傳欲界六天, 見彼勝己 生恐怖 へ 據 是梵語 惱 訪 惡 道 命中 , , 不 , , 名 含 三 故 露 華 見 懷 大字 思惑 事 若 宿 魔 恐 人 經 風

, 所 共敬仰 , 非小德也,名大。」《淨影》云:「曠備高 德 過餘 近學 故

者

梵語為

摩

訶

0

具有三

義

: 謂.

大

多

勝

。 一

大

者,

《彌陀疏:

鈔》

云

比丘 得無學果位 名為大。」「多」者,內典外籍,無不博通,非寡解也,名多。「勝」者,勝過餘學 三義:一生大解。二破大惡 超於九十六種外道之上。再者,《佛地論》另有三義 ,乃比丘眾中之尊宿 。闫得小果已,趨大菩提。以上三義,故名曰「大」 。三證大果。由上可見,大比丘者乃德高望重,迴小向大之 。□最極利根,波羅密多種性。□ 。又嘉祥師謂 「大」有

是,會眾之盛,正表世尊說法之勝也。又「俱」者共集之義。 與 《法華》標萬二千人,蓋是出世本懷,一代勝會,故十方大德皆雲集乎。」上說甚 萬二千人俱」,標比丘之人數。日 《會疏》曰:「諸經多標千二百五 十人。今經

# 八二、歎德標名 分二 己一、歎德

# 經 一切大聖。神通已達。

之稱,又「一切」,普也。「一切大聖」,讚嘆之辭。《嘉祥疏》云:「游心空理,隱 解「一切大聖 ,神通已達」。上二句,讚諸大比丘之德。「一切」 , 乃 該 羅 事物

高名 漢 顯 難 或從位 亦 大 測 , 或大權 可 , 故 雖 而言 德勝名大 外現聲聞 稱 示現者 聖人。」《會疏》 ,初果 ,方名大聖 , 0 以上 內秘菩薩之行 會正為聖。」 一稱聖 0 0 曰:「初果已上 唯迴小向大,行菩薩道, ,故名大聖。」《淨影疏》 綜上可見,或從德而言, ,悉名聖者。 直趣佛果者(乃名究大阿羅 契於空理, 以 曰 : 究 大 大 阿 羅漢 有 會合正 兩 故故 義 一 位 名大 道

當機 得名列「一 天 上 達 勝 眼 妙 、天耳 又淨影曰 者, 應須 功德 切大聖, 嘉祥曰: 0 並 、他心 故 列 日 0 大聖 神通已達,歎其德勝 又淨影釋曰:「 ` 神通 「達者言證, 宿命及與漏 0 於神 ) 達 」 通 中 盡 證六通三明等是也。」 뎨 , 。 \_\_\_ 解 難增上利 了 0 故知「神」 所 畢竟(徹底了解),亦名已達。」 為 根, 神 異 雖居學地 , 為不測之義 故名曰 阿 |難當 神 (未得無學果位) 0 **,** 時, 無 壅 雖未 通 日 二為 通 得 , 所謂. 是故阿難 漏 無礙之 盡 身通 而 , 但 義 成

亦

無

以

口二、標名分五一庚一、第一得度

尊

#### 其 名 曰 0 尊者憍陳如

品》 如是姓 不失 非 貴 具尊 阿 法輪 無所 含經弟子品》中, 無 有德可貴 者 非是小乘 日 威 解 儀 是一 知 , 度 乃阿羅漢之尊稱。 譯為華文是「了本際」、「知本際」,或作「 , 0 其名曰, 尊者憍 得聞 切諸法本性,名為本際 五. 是知無之義) 比丘 ,於我法中,得名第一弟子。」 今經首列尊名, ,故曰尊者。」「憍陳如」,梵文全名 阿彌陀佛名號 時,首先悟道。《法華文句》曰:「是釋迦法中第一弟子 佛稱之為 淨影 陳如」。「尊者」, 淨影日 ,能生一念喜愛之心,歸依瞻禮 正表能聞受此經法者 我聲聞中第一比丘,寬仁博識 曰:「有德可尊 。於此本際知見明了,名了本際。 」 :「阿之言無,若之言智 梵語! , 故曰 , 阿梨耶, , 皆是第一 三知二 作 [尊者 ·阿若 。 \_\_ , ` 譯為聖者 憍 , , 弟子 證 善能 《會疏》 陳如 如說修行 無 無知」 。本經 勸 成智, 。阿若是名 化, 憍 ` 尊者 陳 曰 : 0 將養 故 ……當知此 無知之義 如於世尊初 (非是 , 尊謂 謂智德 無智 聖 憍陳 小乘 增 眾

#### 庚二、智慧第

## 經 尊者舍利弗。

次憍 得妙辯 如珠 名 內 陳如 遍 其母身形端 解 。又名身子,表母身端正。舍利弗在佛聲聞弟子中,智慧第 達佛法 ,勝於乃舅俱絺羅 「尊者舍利弗」。梵語舍利,譯為鶖鷺。 本經說此一切世間難信之法 正 , 眼淨如鶖鷺 (後亦證阿羅漢)。 ,乃名鶖子 , ,謂是鶖鷺之子。又名珠子,亦表 惟大智者 八歲登座 梵語弗,譯 ,始能深信不疑。 ,十六大國, 為子, • 故 議論 在 母胎時 日 故列上首 鶖子 無雙 人其母 0 , 七日之 能 因 日母得 令母 眼 , 僅 淨

#### 庚三、神通第

## 經 尊者大目犍連。

解 尊者大目 「 犍 連 」 即 河 彌陀經》 中摩 訶目犍 連 0 摩訶即是「大」 義 目 犍

法會聖眾第一

得子 字, 廣 連是 犍 例 連神足第一。」又「舍利弗是佛右面 日 姓 ,因以名之。 .如舉一城釋種 大采菽 **,**譯為(─) (大目犍連), 讚誦 於佛弟子 ;二采菽 ,上升梵天;外道移山,制之不動,及降服毒龍等等 ,神通第一。 以揀別之。 ; (<u>=</u>) 萊菔根等 其名為拘律陀 《智度論》 弟子。目 。其族出家人多,故於尊者姓氏冠以「 犍連是佛左面弟子 日 : 一 , 父為: 如舍利弗 相國 , 從拘 , 於 。 \_\_\_ 智慧 0 律陀樹神祈求 難以具述 尊者神通甚 中第 大

### 庚四、宗門初祖

## 經尊者迦葉。

母禱 所 識 於該樹神而 解 故名為大迦葉 尊者迦葉」 生, 故 0 用 , 以別於同時之三迦葉:一十力迦葉;二童子迦葉 「迦葉」 以為名。 , 姓 也。 尊者乃大富 此譯為龜或 長者之子,能捨 飲 光。名畢缽 大財 , 修 羅 頭 ,亦樹名 陀 大行 三童女迦葉 , , 為大 因 父

等。

又迦葉譯為龜 法華文句》 云:「其先代學道 , 靈龜負仙圖以應。 從德命族 , 故

自 云 龜 爾 以 氏 來 , 九十一 又云飲 光 劫 , 0 身如黃金,光色晃耀 因於毘婆尸佛時 , 為 ,掩蔽餘色,故名飲光。 冶金師。與一 貧女, 共 以 黄 飲指 金 , 吞 莊 嚴 , 光吞 佛像

色 即 飲光義

但 (六) 過中 坐 行者: 迦 不 尊 葉 臥 者 (午時)不飲漿 頭 0 陀如故 (<del>--</del>) 以斯苦行 頭 住 陀行第 阿 |蘭若 0 佛乃深讚云 , 掃除塵累 • (寂靜處);(京門常行乞食;(京門大學之)(四日中一食; 0 他 著 糞 掃 衣 ; 八 但 三 衣 ; 仇 塚 間 坐 ; 頭陀者梵語 : , 澄淨身心 有 頭陀行 此 云抖擻 0 迦葉年老, ,我法久存 或云淘汰,以十二行 不 。 \_\_ . 捨 頭陀 (<del>+</del>) 樹 故 云 下宿 頭 0 佛憫 陀第 淘 ; ||汰塵勞| (<del>+</del>) 其衰 五 節量· 露 地坐 煩 勸命: 食 惱 ; (<u>士</u>) 休

卷云: 華示 於 涅槃妙心 一之深意 **沁**蓮 眾 尤 應深 ,人天百 梵王 為 禪宗 實 省者 相 至靈 初祖 ...萬 無相 , 大迦 Щ , 悉皆 , , 微妙法門 以金包 葉尊者 迦葉再傳於阿難 罔措 色 ) 鉢羅華 , 獨有· 即 , 付 傳佛心 金色 囑 獻 佛, 摩 , 為二 訶 印之禪宗初 頭 捨 迦 陀 葉 身 祖。今上首中, 為座 破 0 顏 <u></u> 微笑。 , 請 祖 此 0 即 佛 (大梵) 世尊 世傳之拈 為眾生說 標舉大迦葉 天王 云: 花 問 法 7 公案 佛決疑經》 吾 , 有 世 尊 正表禪淨不 正 世 登座 法 尊 眼 第三 傳心 藏 , 拈

#### 庚五 啟教宗師

# 尊者阿難等。而為上首

說 宮龍 阿 增歡喜。乃曰 如好明鏡 乃白飯王之子,佛之堂弟也。生於佛成道日 .難 ,悉能憶持,不忘一字。《涅槃》 宮 心 解 , 心 「尊者阿難等」。唐宋譯作阿難陀 , 故曰 見其相者 無樂著 ,今日大吉,是歡喜日 ,多聞第一。 故名 ,聞其聲者,睹其威儀者,莫不歡喜,故以為名 「無染。 佛壽五十五歲時 稱阿難多聞士。又迦葉讚曰:「 。語來使言,是兒當字為阿難。 。淨飯王既聞太子 略稱阿難。譯曰 ,阿難出家,侍佛二十五年 慶喜 ,成佛 ` ,又聞宮中誕子 歡喜 佛法大海水 又尊者端 。又尊者隨佛入天 。 又云 ,佛 正清 無染 ,流入 所宣 淨 更

等 느 者 , 魏譯中列三十一人,今會本僅列舉其中上首五人之名,故曰阿難等,以

概 其餘

同 例 如 而 為上首」, 《稱讚淨土佛攝受經》於大苾芻一千二百五十人,列舍利弗、目 今稱首座為 上首。大眾一座之上位 ,稱為上首 0 各經 中 上首· 犍連、 人 大迦 数不

葉 阿泥律陀等四人為上首。今經則憍陳如等五人為上首,是乃一切大聖神通已達之大

尊者中之上首。

化 權 德之語 也。 迹 比丘眾四萬二千俱 為影響眾 按 遊戲神通來此土故。故知所列之聲聞眾,皆是大權示現,助我世尊 ,以讚聲聞 切大聖 。「一切大聖」 ,神通已達」之句 0 正表此等常隨聖眾 , 菩薩 八萬四千, 一 ,指其本地,本是究竟菩提之人故。「 , 本 ,本法身大士,隱本垂 切大聖,神通已達。」今此經中以讚 為菩薩歎德。如 【密迹金剛力士經》 云:「 迹 , 或他方聖眾 神通已 ,開顯淨土法 達」者 歎菩薩 , 助 佛宏 , 示 與 功

慶喜 慶喜 舍利 顯 綜 表聞名歡喜 表慶快平生 遊戲神通之誓願 上五聖,了本際,謂了知其久遠之本際, 思議智 弗表眾生本具之智慧 、不可稱智、 ,悉得度脫 ,心心相繼 。大飲光,顯彌陀殊勝光明, 。又迦葉是宗門 大乘廣智、 。故知一部大經,正是付法傳心;一句名號, ,目連即眾生本有之神通 無等無倫最上勝智之深廣無涯 初祖 故首列之。身子智慧第 , 阳 難為 無不 , 飲光 照見,光中 祖 表靈光獨耀 , 阿若 -極尊 憍陳 0 , 目 , 如表當人之本 直 迴脫 連之神通第 佛中之王 表彌陀之佛 顯本 根 來面 塵

目 於此薦得 始稱帶角之虎。但當驀直念去,便是無上深禪。 無論定持散念,決定功

不唐捐。

者 而後菩薩 近對世尊 本經先列聲聞後彰菩薩 親受化故。又諸聲聞 · Œ 如《佛地論第二》 ,常隨佛故, 形同佛故。」 云:「先說聲聞,後說菩薩 是故諸經多是先聲聞 聲聞眾

丁二、菩薩眾 分三 戊一 • 略列分二 己 、出家菩薩 (此界當機眾) 分 四 庚一 、淨密不二

## 經又有普賢菩薩。

則應為大道心眾生 又覺是所求佛道 摩訶」 解 譯為大,「菩提」 「又有普賢菩薩 , 0 有情是所化眾生,利生為急,廣度群生同登大覺, 簡稱菩提薩 譯為道,「 0 菩薩 埵 , 乃梵語之略存, 義為覺有情 質帝」譯為心,「薩埵」譯為眾生或有情。合之 0 同佛所證之謂覺 具足應云「摩訶菩提質帝薩埵 故謂覺有情 無明未盡之謂 情

一字則是最略者也。

提故 故 。二者行大,二利成就故。三者時大,經三 云 何 此 此亦含攝 為大道心眾生?以具四種大故。四種者, 《法華》之六大:□信大法;□解 無數劫故 大義 《清涼疏》 • 三發大心;四趨大果;因修大 0 四者德大 謂:「一 , 具 足 一 者 願 大,求 乘諸 大菩 功德

。以具上述諸「大」故,名為大道心

眾生

侍 覺菩薩);回位後普 疏》云: 1佛左右 首 會疏》又云:「能導御一切,發十大願王 果無 四十華嚴經四十頌》 普賢菩 遍 不 普 切處 又《 薩者 賢」亦名遍吉 窮 , 乃釋尊會中 體遍法 日普 探玄記》曰:「 ,普是遍一 純一 , 不 界,故曰 妙善 · 捨 因 賢(得果不捨因行 上 曰:「一切如來有長子,彼名號曰普賢尊 ,《清涼疏》 首 切處,賢是最妙善義 , 門日 普 備具眾德,故以為名。 , 在 。位鄰極聖 賢 德周法界曰普 華嚴會上,亦 0 謂普賢有三:一位 此即位後之普賢,是為如來之化 ,謂成佛仍不捨因地之行)。疏謂 , 故曰賢。」 0 , 願 是上首 0 至順調善曰賢。」《大日經疏一》 謂菩提心所 西方往生, 普賢、文殊乃釋迦如 。又普賢菩 是為位中普賢 前 起 特翼讚 但發普賢 願行 薩 瀬陀 為 ,及身 心 可見普賢正是如來 ,乃等覺菩薩 切諸: 現也。 门定意 故於此經是為 ; (二) 位中 來之二脇士 普賢之 佛之長 至於 ,悉皆平 義 子 日 也 會 等 為

中, 淨不二 品》 剛薩 陀佛之化 即是普賢大菩薩異名也。 法身之所流現,化作等覺大士,襄讚釋尊, 此金剛手是法身大士,是故名普賢。」又金剛智之《五秘薩訣》 中 暫不詳論。) 埵 ,故先師夏老云: 0 復有 身佛 金剛薩埵即是金剛手菩薩摩訶薩 「為教菩薩 故紅教尊崇彌陀,勸生極樂,遠盛於其它教派。密淨不二之旨 ,作阿闍黎」之文。今此經中, 亦名一切如來長子,亦名大阿闍黎。」本經 淨土即是密教顯說 。《聖無動尊大威怒王 演唱聖教 (藏密紅教祖師蓮花 。若據密教 普賢大士,列最 , 曰 : 秘密陀羅尼經》 普賢即是密教初祖金 「金剛薩埵 生大士 《德遵普賢第二 上首 ,于本解 , 正 即 顯密 者 阿彌 日

### 庚二、禪淨不二

## 經 文殊師利菩薩。

妙德 解 。是諸佛之師。《放缽經》曰:「今我得佛,皆是文殊師利之恩也。 文殊師利菩薩」 文殊師利 ,亦云曼殊室利。 此云妙首 亦 云妙吉祥 過去無央數諸 ,亦云

未三 也。 佛 來 祥疏二》曰:「文殊,此言妙德。 見佛性故,今鄰普賢位列上首 居究竟 道中父母 」《會疏》 世成佛者 現在北方常喜 皆是文殊師利弟子。當來者亦是其威神力所致。 微妙三德, ,三德圓彰 也 0 。 今 示 日 : 一 如 國成佛 同 , 心 故又號妙吉祥也。」文殊於菩薩眾中, 佛所證 現會中 具三德秘藏 地觀經》曰:「三世覺母妙吉祥。」又「妙德」者 , 號寶積如來 , ,故亦云妙吉祥。…… 大智獨尊 ,正表禪淨不二之旨 ,神化不思議,故名妙德 以了了見於佛性故。德無不 0 0 表此法門 未來成佛 惑業苦三,有少分在 , , 譬如: 惟大智方能信入。又妙德者,了了 號普見如來 世間小兒有 智慧第一 0 圓 妙吉祥者 ,故知文殊大士乃 ,累無不 0 父母 本 , · 為龍 皆未吉祥 , 0 盡 , 文殊者 種尊 圓 , 稱 《法 中 [華嘉 過現 妙德 主如 。 位 鈔 , 佛

### 庚三、當來承傳

## 經 彌勒菩薩。

解 彌勒菩薩 0 彌勒 , 此云慈氏, 菩薩之姓也。 名阿逸多 , 此云無能勝 具足

法會聖眾第一

臻 即 遇 則 後劫 得 大 為 指 又弗 慈 慈 兜 慈 心 如 無能 率天之 , 至極 沙 來 昧 佛 , 勝 之慈 四千 時 願 0 <u></u> , 同 與 彌 此 又 车 , 無量 超 釋 號 陀 , 悲 出 迦 疏 相 , 華經》 凡小 鈔》 如 即得慈心三 當於地球上之五十七億六千萬年) 來同發菩提心 云 , 故 云 : : 無 能勝 昧 以 -在 發 。又昔為 母胎 願 0 , 常習慈定 於 大士位居 刀兵 中, 婆羅 劫 即 門 中 有 0 又 慈心 補 擁 , 處 護眾 號 (思益) , , , 下 故 現在 切智 生 經》 以名 0 · 生 此 兜 , 率 於 是 族 云 足界成佛 則 內 : 0 .院 慈隆 又 -千 眾 歲 過 0 四 即 生 去 , , 修 千 福 世 見 生 習 者 中 年 悲 後 慈 殊

勝

0

會

龍

華

度

生

0

臣 前 欲 時 時 淨 命 成就 引 土 , 宮 終 導 最 本 此 時 其前 城 經以上三大士為 後 <u>~</u> 大願 、普賢 內 , 剎 盡 , \_\_ 外 那 除 行 ` , \_\_ 剎 象 願 切圓 切諸 那 馬 切諸 品》 車 中即得 菩 滿盡 障 乘 中 根 薩 礙 ` 悉皆散 , 珍寶 無餘 往 眾中上首 , 普賢 生 面 極 伏 見 , (菩薩 壞 樂 利 藏 彼 , 樂 佛 世 , 於逝多林中 蓋 界 如是 呵 切親 切眾 因三大士 彌 0 到 陀 屬悉皆 生界 切 已 , 即 無 , , 得 即 淨土 復 捨 發 往 莧 相 離 + 縁 生 阿 隨 大 又 , 安 深 彌 0 願 樂 陀 唯 , 切威 王 剎 佛 此 正 《文殊發願 0 願 好 0 0 勢 繼 我 Ě 影 悉皆 云 響 既 又 不 : 海 往 偈 相 經》 生 捨 退 云 會 失 是 彼 大眾 離 · 云 : 人 國 , 0 臨 已 願 於 輔 , 我 相 命 同 願 切 終 現 臨 大 歸

我命 佛 故 所 機 陀 如 信文殊之大智 .佛 大士 稱 世 來 第 界 終 讚 , , 、大寶: 是人 現前 四 時 ? 0 干 咐 不但當來龍華會上 , 六品 命終當 **|積經發勝志樂會||** 滅除諸 囑 可 授 汝等 我記 見彌 ,入普賢之大行 , 障礙 作大守 佛 得往生彼佛世界 : 勒大士正 咐囑彌勒大士曰:「我今如理宣說如 , 0 護……當令是法, 面 如是 , 見 是襄贊釋尊同 阿 必說此經 彌勒問 , 普導 兩大士 彌陀 世尊 眾生 佛: ., 往生 0 ,發殊勝大 直是盡未來際 , , 宏淨宗妙法 久住 何等名為發十 若 同歸 安 へ樂剎 有眾生發十 不 極 樂 滅 願 0 生彼佛 。 \_\_\_ 0 , 也。又本 是 求 , 種心 故 生 彌勒 種心 亦必常說不絕 是廣大微妙法門 此 極 國 承 0 , 經 樂 已 經中第卅二 由是心: 佛咐 隨 , , , 列 \_\_\_\_ 可 成 為 勸 滿諸 囑 故 心 上 , 宏持是經 專 首 大願 , , 切菩薩 品 當 念向 0 切諸 得 次 下 , 彌 往 於 列 뎨 , 勒 生彼 皆 佛之 呵 彌 彌 是 彌 勒 仰 陀

### 庚四、輾轉弘護

# 經 及賢劫中一切菩薩。皆來集會。

解 及 賢 劫中一 切菩 薩 , 皆 來集會 。 \_\_ 賢劫」 0 現在之住 劫 , 名 為 賢 劫 在此

法會聖眾第一

有大劫 說 記》 牟尼佛 大 九百九十五大士皆來集會, 劫中, , 賢劫共一千零五佛,彌勒以下一千零一人,未成佛 此 , 此 , 名 曰 有千 劫中 .後有彌勒等九百九十六佛相繼出世。今此會中,彌勒與其他賢劫中成佛之 . 賢善 佛出世, ,第一佛名拘留孫佛,次為拘那含牟尼佛,三為迦葉佛 。 ……是大劫中 故名賢劫。 聽佛說法 ,有千世尊 <u>~</u> ,故知賢劫中未來一切諸佛,皆必同宣 悲華經五》 成就大悲 曰 : 一 0 此佛世界,當名娑婆 非所常見,故不詳錄 ,出現於世。」 ,四即為今之釋迦 據 一此經 《佛祖統 • • • • • • • 時

於上之圓教二經也。 二千人,超越餘經 以 上第一品,以信 , 同於 ` 聞 《法華》 時、 主 0 又普賢最為上首 、處、 眾六種成就 ,同於 ,為本經證信 《華嚴經》 0 經 亦表本經之同 中大比丘 眾萬

## ◎ 德遵普賢第二

士 品末復標餘之三眾及諸天大眾。以補足上品中六成就中之眾成就 解 第二品是上品聖眾之補充 本品之首 ,於菩薩眾中, 拈出上首之賢護等十六正 。尤應著眼 ,本品

無量 (德遵普賢》 ,而其心中之心、要中之要,則為十大願王導歸極樂也。是為本品之綱 , 蓋 表與會之無量無邊諸大菩薩,咸共遵修普賢之德。普賢之德,實亦

己二、在家菩薩(他方影響眾)

慧菩薩 解脫菩薩。而為上首 。神通華菩薩。光英菩薩 又賢護等十六正士。所謂善思惟菩薩。 。願慧菩薩 。香象菩薩 0 0 寶幢菩薩。智上菩薩。寂根 。寶英菩薩。中住菩薩 慧辯才菩薩 0 制行菩薩 (菩薩 觀 無住菩 。 信

淨經》 異稱 正 凡 道, 形 解 。」又《甄解》云:「 內深達正道故,居家名為正士。」又《會疏》曰:「十六正士者 言 「正士」者,《度世經》 菩薩 謂 居士。此等大士,雖葆光和塵,久出於邪道,深達於正法 八萬四千及十六正 . 正 <u>\_</u> 曰:「開士、大士、聖士、力士、正士等。皆菩薩之 謂正道, ± • 7 則明知正士之名,云居家菩薩 士』謂士夫。 在家之稱。此等大士 , ~ , 文殊師 0 故云正士 一,外現 正 利 嚴 謂

德遵普賢第二

也 **》**云:「 準上 可知,正士者,即在家菩薩 厥有河沙塵海 數量,舉十六位焉;亦塵沙之數不出於此矣 。又十六者,密宗以十六數,表 圓 滿 無盡 0 出

故 能 等覺之在家菩薩 積經賢護長者會》 下列五名, 又《大方等大集賢 昧發起人 及 智度論》 或云賢首 ,況復人間 賢護」等十六正士, 茲不俱引 標十六 ,親見彌 ,以位居等覺 。若按今經別意 。」又《名義集》曰:「颰陀婆羅 佛說賢護長者眾樂事:「其受於快樂果報,雖復忉利帝釋天王 護經》 ,但僅 。 ~ 陀。今故來此勝會 曰:「王舍大城有優婆塞 思益經》云: 列六名。 ,為眾賢之首故。」 常見 , 據 經論 論 日 《般舟三昧經》 0 「若眾生聞名者,畢竟得三菩提,故云善守。」 , :「善守(即賢護)等十六菩薩是居家菩薩 《勝思惟梵天經》及 助顯念佛三昧無上法門 可見賢護正士,乃示生於王 ,名曰賢護,為眾上首。」又 , 此跋陀和(即賢護)菩薩 翻 為賢護 《思益經》,列十六名 0 自護賢德 一舍城 , 復 護 ,是念佛 , , 位登 猶不 眾生 大寶 0

品》 胝 有 善 思惟等 善思惟菩薩 世界名寶鳴。佛名獅子鳴聲如來。有一菩薩名善思議(即善思惟) 正 士 , 是他方世界來此示現之在家菩薩 , 唐 譯為善思惟義菩薩 , 魏譯 為善思議菩薩 經云: 東方去此 0 按 《四童子經 應托 佛剎十千俱 來到此 現生

是他方 慧 明 四 願 鬼 佛 薩 通 土 華 家 辯 薩 名 方 慧 其 剎 六之 文曰 餘 來 四 寂 化 才 ·菩薩 來大 智 共 菩 又此下 生 北 靜 , 來 數 幢 生 音 阿闍世王宮內 同 薩 方 轉 問訊 士 上 此 去 0 如 0 , 也 光英菩薩等 此六 初 故 此 即 所 從四方 毘耶 來 即慧辯 列 知 菩 釋迦牟 說 所 寶 信 賢 幢 薩 離 萬 0 , 按 護等十六正 慧菩薩 佛 見於 又 有 才 城 四百 尼佛。」 , 土 大將師 0 <u>~</u> 《甄解》 四 南方去此五百億世 菩薩 寶 月 子 , 《唐譯》 正士, 亦 來集 燈三 英 億 於此舍衛 應 佛土 名無攀 子 ` 士者 如 所註是 以上賢護至香象共為十 中 家 昧經第三》 此界之相。又《文 寶 如 0 住 0 , (幢等) , 此 住 緣 城內 《佛名經第 • 彰此法不以出家發心為本 《魏譯》 甄 制行 菩提 四 正 即 生生 解》 界, 士 說 分轉 子 觀 ` **>** , : 大居 解 無住 以為 與無量 有一 七》 亦是他方 0 脱等 如 來 香象菩薩從 信慧即 殊師利嚴 )。於此波 士 世界 魏 說光英 大眾 所 芘 似 譯 雖 師 , 士。 來者 **>** 慧辯 有 子家 未 僅列 , 佛 ` 淨經》 慧上 共 見 其餘六 名 菩薩 經證 東 羅 才 來 + 0 寶 0 奈國 西方 方 娑 次列 積 , Ħ. 甄 (即智上) 羅 今 人如 亦說此四 名開敷 阿 解 善 正 準前 一雙樹 去此 他方 經 閦 , 士之名 現 **>** 化 佛 如來 開 於此 思之 生大 為 甄 , 所 神 過 來者 與 正 德 八 兩 解 , , 有 那 億 人 寂 恭 居 更 其 **>** 士 云 彰 敬供 有 必 即 士 中 由 根 百 從 菩 始 善 匆 千 闡 缺 應 神

方 宜 佛 一持名念 土 中 , 佛 悉 也 以 此 0 + 法 為 方大士 出 世大 悉來 事 聽法 故 , 共來 , 表 精 此 進求 法 殊勝 此 法 , 實 0 為 此議 大 事 甚得 因 緣 經 故 旨 0 蓋 在 家修

法音 是賢 境 極 師 本 通 願之勝 智上」 尊 經中 華 覺諸 忠議 現眾 護之義 又 , 諸 是光 行 表 大 智 從 異 世 真 權 根 0 實 神 護 清 英 方 相 間 0 義 又 見 便 慧 功德品》 淨 通 , 之義 表 力 於 辯 如 \_ 0 0 唐 故 是 彼 善思惟 如來善 才 , 譯 寶幢 集 名 無上 相 0 云 : 光 寂 **>** 萬 中 , 一妙智 英 護念 觀 表 根 行之德 0 , 實 明信 無 , 。 \_\_ , 住 諸 表 魏 無 , 究竟菩薩諸波羅蜜 譯 超 見 表 華 佛慧 正 菩薩 可 光 甄 智 出 得 , (唐譯) 以自 作慧上) 明 明 解》 0 , 0 切 見 辯 英 T 云 : 亦表 發 才 乘 莊 , , 唐 深 故 嚴 無 願 , 0 名 表 譯 又 信 海 法 礙 , 境 藏 智 經 魏 經 具 佛 **>** , , , 智寂 譯 足方 六字 王 中 中 即 慧 永 0 而 劫 **>** 無 經 0 , 常安住不 洪 無等 滅 作 量 便 因 魏 中 並 名 智 寂 光 行 譯 表 , , 成 演 根 無倫 法 根 幢 **>** , , • 就眾 說空 無 作 慈  $\equiv$ 本 藏 生不 表智 空 嚴 最 邊 辯 大 根 , 光 生 無 普 淨 無 地 E , 滅諸三 慧 會 勝 授 相 被 五. , ` 0 云 疏 智 無礙 劫思惟 殊 無願 表 法 如 , 寂 勝 經 經 眼 萬 摩 光等 之法 中 根 猶 云: 類 云 , 地 齊 如 , , 譬 威 寶 結 收 , 0 今 常 光 寂 德 幢 遊 得 據 步 神 幻 大 正 正 滅 廣 中 以

德 真 槃 英 持 士 法 來 上 古合參 戒 寂 作 淨念相繼 若能信入,皆因宿具慧根。「 則 可 是 表 永 為根本,照用 是制 得長壽泥洹之道。」又「 彌 同聞眾 斷疑 乃寶中之英 能歡喜 ,正表 陀願海 網網 行 (淨土 義 , 即 信此 。香象身出香風 。 \_\_ 0 ,乃無量 念 無窮 立以信 <u>~</u> 「解脫」, , 事。」「人身 離念,是中住義。「制行」 故曰 甄 0 解》 願持名為宗。「香象」 照而常寂 [寶英 功德妙寶之所莊 云 : 「 ,此菩薩身香亦如之。香象力大 表 。「中住」,安住中道,不落二邊,當相即 值斯經者,隨意 滅除結縛 難得佛難值 願慧」表阿彌陀大願之王, ,故表壽命無量。「信慧」 明信 佛智 嚴,能令凡夫,無功德者逕登不退 ,故名解脫 , , 菩薩乃東方阿閦 無上 信慧聞法難中難 所願 表嚴 智慧。」 , 皆 持淨戒 如經云:「 可 得度 又本經中「 智慧廣大,又可 , ,制 , 。 — 表彌 佛國菩薩,曾於維 《會疏》 惡 此 身獨度脫 行 陀願力 淨 善 土宗 云 : 已曾供養 無邊 道 又念佛即是 與信 , 證 , 是 , , 獲 即 信心智 其 慧正 難 諸 事 入涅 摩 寶 會 福 而 如

菩薩 據 (會疏)  $(\underline{\phantom{a}})$ 而 為上首」 彌 及 勒是當 《甄解》 ,表以上十六正士為會中 來賢劫成佛諸菩薩之上首。 義 : 一普賢 、文殊正是釋迦會中上首 無量 巨賢護等十六正士是會中居家菩薩之上 一無邊 <u>`</u> 時來集之在家菩薩中之上 0 故舉 兩大士總攝 會中 一切

首 此說穩妥, 故不採淨影之說。 彼將文殊、普賢亦並於賢劫成佛之菩薩中也。

戊二、 廣歎 分四 己一 • 普讚實德 分 四 庚 德遵普賢

# 經 成共遵修普賢大士之德

解 本品從「咸共遵修……」至品末之「不可思議」 , 皆是讚歎普賢大士暨會中

切菩薩之德。

德即 敬 贅 向 諸 十 , 請 如  $\dot{+}$ 方來會無量無邊之諸大菩薩 本經會中 佛 「大士」 上十願 轉法 大願王 。二者 輪 , ,以普賢菩薩為一切菩薩之上首,餘文殊、彌勒、賢護等出家在家菩薩 者即菩薩 , 0 , 願願皆曰:「我此大願,無有窮盡。 七者 稱 導歸極樂也。 讚 如 , 請 , 即 來。三者 佛 住世 大道心有情。士謂 <u>~</u> ,皆悉遵行普賢大士之德。 0 華 , 八者 廣 嚴經普賢行願品》 修修 供養 , 常隨佛學 0 四者 士夫。大者,即前釋大道心之大,茲不 , 0 念念相續 謂大士十 九者 懺悔業障 , 普賢大士乃華嚴長子 恆 ·種廣 順 0 無有間斷 眾生 <u>Fi.</u> 大行願 者 0 , + 隨 0 喜 : 者 身語意業 功 普 德 者 其 至 皆 0 口

授記 象 就 亦 餘 生 陀 力 前 無 願 普 .佛 卽 馬 有 所 根 善導 發之十 疲厭 顯 極 隨眾生心 車 , 0 清 樂 得授 悉皆 義 剎 乘 涼 世界 那 0 普 大 賢 , 中即得 師 記 珍 彌 願 疏》云: 散 種 沈溺諸 所謂 寶 壞 陀 大 0 而 已 0 ~ 行 四 為 **,** 願 故 伏 , 十 又其中第 利 願 往 經於無數百千 藏 知 , 眾生 二品》 從果 益 切 八願 生極樂世 「果無不窮 乃以 + , 親 如 。……能 種 , 屬 復云:「若人誦 大願 , 殊勝 是一 向因之 攝 速往 + , 界。 悉皆 願 切 行 , 切眾: 臼 普 無量 於煩惱大苦海中 相 顯 願 萬億那 , 普皆回向」 捨 到已, 無復 功德 0 光佛 生 離 。 不 又普賢 普賢」 ° , 由 相隨 , 即 是「 剎 捨因門 此願者 皆 他 切 見阿 。 義 劫 **偈云:**「 0 悉 顯 普皆 /威勢, 唯此 0 回 , 是即普賢自言 彌陀佛 曰 。 ……是人臨 , I向眾: 普於十方不 賢 普 回向 拔濟眾生,令其 賢 願王 悉皆 0 生 我 \_\_\_ 0 , 既往 之本 則豎窮 , ,不相捨 正 從初禮敬 退失 同 顯 生 可 生 命終時 其人 經 0 源 , 說 彼 極 我  $\equiv$ 輔 中 0 際 離 樂 -普賢 不 普 既 或 艻 自 相 出 已 賢 , 可 見生蓮 大臣 往 至 離 0 0 , 說 於 普 第 最 生 十 , 0 皆得 世 皆 普 大 極 現 即 九願 後 ` 界 切 宮城 前 樂 位 \_\_ 剎那 願 回 華 向 成就 後普 則 時 王 國 往 , 中 以 願為 引 圓 恆 生 内 , 0 智 蒙 導 正 乃 此 賢 攝 順 呵 外 眾 切 是 成 成 大 眾 彌 慧 佛 其 無

如是輾轉教化 卷中詳 生 故 , 被宏 釋) 誓鎧 0 由是 輾轉度脫 , 教 可 莧 化 , 會中聖眾 切有 ,是故經中 情 , 皆發信心 , 多是曾生極樂 , 無量無邊一 ,修菩 提行 切菩薩 , 披宏誓鎧, , 行普賢道。 」 ( , 皆遵普賢大士之德 遊化 十方 , 此 で が 顔留・ 助 佛宏化 在第二

### 庚二、行願功德

#### 

書寫 方便 者 足 量 0 , 加 」行謂六度四攝等大行 願 解 其多其 持 如目 是諸 回向 具足無量 , 大, 互相 人等 成就 無法 依 於一 行 持 無量超出 稱 願 。 — 量 , 安住 一 念 中 , 具足」謂圓滿 0 名 願謂 干 , 日 所 地諸聖之行 切功德法中 無量 有 四宏誓與十 行願皆得 0 <u>~</u> 無餘 攝 願 成就 。 \_\_\_ 大願等勝願 0 大乘論釋》 上 行 。 \_\_ 兩句 ?願品》 此正 初讚諸大士之實德。 云:「不 0 云 : 顯從果向因 願以導行 — 聞 可以譬 此 , 行以 , 願 王 以彌陀之善巧 類得 滿 , 讀 願 知 無量 , 為 行 誦 無 如

安住 切功德法中」 0 「一切功德法」 指佛果之無盡功德 0 仁王經疏》 云 :

理者 蘑 如 功 施 無常」 ,皆稱 通 此功是善行家德 物名功 於一 , 切,無論 為法 ,歸己曰 使人生起無常之解 0 <u>~</u> 唯識論》曰 小者、大者、有形者、無形者、真實者 (指自有之德),故名功德。……德體名法 德。」《淨影疏》 0 :「法謂軌持 持謂 住持 曰:「功謂功能,諸行皆有利益之功 ,不捨自相 。 \_\_\_ 軌謂軌範 。一切諸 , 、虚妄者 可生物 法, 。」「法」 各有 、是事物者 (指眾生) 其 者 , 相 ,故名為 梵云 解 • 是道 例 達

中圓成行願,故能安住於如來一切佛果功德之法 具 故云一 安住 切 。 二 二切一 前引 者 ,《會疏》云: 《行願品》 中,「於一念中 \_ 安住者 ,不動義 , 所有行願皆得成就」者,即是一念 。德成不退, 故曰 安住 無德不

#### 戾三、遊行方便

# 經 遊步十方。行權方便。

義 十方者 解 遊 步十方,行權方 東西南北四方 東 便。」 南 ` 西南 此二 ` 句初讚 東北、西北四隅是為八方 大士之權德 遊步 ,更合上下二方, 是遊 行 與遊 化之

菩提 權亦即 世界一 名 為 法 便是 十方 ,是名方便 切眾生 「方便」 便利 0 蓋表空間之一 。「行權方便」者 0 之異名 按佛教義 0 」又如 0 切處所 《法華玄贊》云:「施為可則曰方 ,則如《大集經》云:「 《法華文句》 , 0 權 對 遊步十方」表大士神通遊戲,自在遊行 日 : 實 「方者法也,便者用也。」 而 說 0 能調眾生 具權宜 與權變之義 。善逗機宜 ,悉令趣向 , 俗謂 淺言之,方是方 阿耨多羅三藐三 日 便 通權 ,化度十方 達 變

知 以善巧穩便之法,妙契眾生根機 又 《淨影疏》云:「 化行善巧,隨物所宜 , 導向究竟之果覺 ,種種 異現 ,名為行權或行方便 ,名權方便 。」綜上經論

故

### 庚四、究竟圓滿

#### 入佛法藏。 究竟彼岸 0 願於無量世界成等正覺 0

字也。 云: 解 「佛法藏」 證會為入。」 「入佛法 藏 者, ,究竟彼岸」。入者, 可見入者,為契會證入之義 《嘉祥疏》云:「名理為藏。」 《嘉祥疏》 0 亦即 釋為「 蓋謂佛法藏為法性之理體 《法華》中「 解 契宗 入佛. 源 0 知 見 《淨 影 中之入 法性

藏 含藏 如 來 即 無量之性德 法 切功德寶藏 華》中 , 故名 — 善入 , 佛 佛法藏 佛慧 果功德也。 , 0 通達 又法 此之功德大寶 大智」 性中含攝一切佛 之義 0 又 海 法, , 說言佛 甄 故名 解》 據從果向 法 佛法藏。 藏 , 即 因義 是故 是佛所 , 入 得 釋 佛法 云 乘

也 甄 解》之說 , 顯會中諸菩薩皆是大權示現,從果向因 , 已入如來一 乘果海 但

不捨因行,故來會贊助釋尊也。

契佛 之覺 淨影 現 云 : 方 所 果 師 得 釋「 究竟」 以生死為此岸 來法 涅槃 到達涅槃彼岸,名為究竟 究竟涅槃」 會中 者 , 以 , 至 Ĺ 同 , 極之義 曰 涅 宏淨法 兩說同旨 | 槃為彼岸。 | :「彰果畢竟 。「彼岸」 ° 。) 按 是諸大士, 又《涅槃經》 ,涅槃彼岸 者 , (甄解) 《智度論》 圓證果德已,從果向因 意 , 到名 云:「彼岸者 , 則為證 云:「波羅 究竟 。 \_\_\_ 入佛之一 (疏 , , 喻如來也。」 秦言 謂彰明已得至極 , 乘大功德寶 遵普賢德 彼岸 是以 海 又 普

入 菩 彭 際清 佛 薩 法 切 藏 居 所行 士日 , 圓 |滿覺 : , 不 心 離 ⊓ 方 行 , 究竟彼岸 便 權 方 0 以 便 方 , 入 便 0 若無方便, 故 佛 法 , 取於淨 藏 , 究 竟 無量行門 土 彼岸 , 得 常 0 <u>\_</u> 見 , 終 佛  $\equiv$ 不 句 0 以 義 成 就 見 中 佛 , 全攝 如 故 聞 大般若 淨 法修 土 法

佛 說 佛 或 經 , 故 菩 在 云 能 : 薩 當 在 生 入佛法藏 知欲 度 ٦ 是菩 處 生 不 ,常得值遇諸佛世尊 , 須 離 薩 由 , 有 佛 国與般若法 究竟彼岸 方 , 便 須 0 以念佛為 波羅 最 0 勝 彭氏之論 蜜 方 多 便 大 供 相應故 , 0 養 是教人念佛 如 恭敬 , 《華嚴》 深得經旨 , 從 , 尊 此 處沒 重 + 0 讚 0 念佛生佛國 地, 歎 , 生餘 0 始終不 乃 至 佛土 無上 , 離念佛。」 0 見 從 正 佛聞法 等 菩提 佛 國 按 , , , 終 彭 至 氏 不 佛 離 離

覺 功德 願 西 等 首 為等 覺 楞嚴經》 如 上下 (悕者 (二) 等 等 來名等覺。二 願 於 似 覺 **(無量)** 又 覺 妙 , 是 為 界 覺 <u>~</u> 即 曰 智 為 念 世 佛 : 0 , 也 過去 度 故謂之等 舊 界 果 論 成等 譯 世 0 為 **>** • 願 0 往 等 未 也 生補處位 遷流 正 日 覺 覺 覺 來 生 , 論 有 故 ` , 界為· 曇鸞 。 一 現在 諸 註》 悕 義 佛 求 大師 方位 同希 等 日 為 願 : 世。 於是注經家於此經文 一等覺是菩薩之極 \_\_ , 者 求 故名為等 日 0 以諸: 」「等正覺」 : 汝今當知 。 又 「 , 誓 望於 法等 願 躉 也 妙 世 0 , , 0 \_\_ 覺 <u>~</u> 故 東 界」者, <u>~</u> 法 猶 位 諸 見 西 (會疏 窟》 如來等 有 , 南 , 《唐譯》, 亦有 將得 \_\_\_ 北 等 世指 曰 : 一 ` 云 妙 東 兩說 , 0 是故 比下 覺之佛 : 南 時 是 於出 間 等 諸 名 為 西 , [世道] 謂 覺 果 新 界指 覺 佛 南 有 譯 如 • 是住等 來 故 其 東 空 悕 名 智 求為 義 北 間 等 慧 魏

力用 覺位菩薩,於十方示現八相成道 總之 , 大覺妙用 ,不可思議 • ,似不必於此二者強執一說 謂 , 此乃果佛,從果向因 ,不妨並存。 ,示現八相, 蓋因菩薩眾 乃成佛後之

口二、殊勝權德 分八 庚一、下生

境界不一

也。

## 經捨兜率。

再

.讚菩薩普於十方示現八相成道之殊勝權德 解 上段末二句「入佛法藏,究竟彼岸」 , 再讚大士之實德。今文及下文兩段,

則

品》 位 察經》 能 明初地 《甄解》曰:「一 於無佛世界 **捨兜率,降王宫,棄位出家,苦行學道……」表八相成道** 說四種作佛中,第一 八相。 ,示現八相 占察經》第三,證滿作佛當之。四 如 《華嚴賢首品》及 信滿作佛當之。口如 。《占察經》第二, 《起信論》 《大集經》 解滿作佛當之。曰《仁王經菩薩 0 《入如來智德不思議經》 於十信滿位 中, 。但其位不一,凡有五 灌 頂住菩 ,示現八相 薩 + 明究竟 。 ~ 教化 住 滿 占

品》 偏 地 屬  $\mathcal{H}$ 中 重 , 佛後業 諸佛念念出 為 以 由 彌 生補 亦不 佛後 上 陀巧方 可 處) 礙於差別 0 用 諸說 見 也 便 八 0 生 , 示 迴向 斯經 智 不 相 妨並 現八 也 0 示 此 所作故,因果 所 現 存 明 明 相成道之人 0 佛後得智 , , ~ 占 若 五位不妨齊有 「察經》 依諸 洪不 , , 階 位 師 出生 第四,一 ,多是第 可思議 八相 有 。蓋十方來會之菩薩無量 Ŧ. 切 四 示 , 0 若 現也 功德行 (補處) 作佛 般只 強論之, 知補 此五 滿成佛當之。因 或應在第 中 處成佛所現 0 , 若依今宗 前 無邊 四 是因 Ŧi. , 0 華 佛後)之中 中 , 其階位 此 嚴 示 甄解》則 中 現 不 於 ·思議 無 。 第 平 所

便 出 中 說 「入胎」與「住胎」於「托胎」 知 胎 亦 內容 異 又 托 四 (五) 0 「八相成道」 亦不 或說 教 胎 出 家 儀》 ,  $(\equiv)$ 盡 七 , 出 同 相 是開 (六) 生 成 0 , 指 , 乃至九相 道 《大乘起信論》 四(四) 本 (起信: ·師釋迦 出家 (七) 論》 轉 法 ` 。可見兩者 與一 (<u>Fi</u>) + 之「成道」 輪 降 相。 謂 切諸 魔 (*ī*\) 八相為: 今說八相者 入涅槃 佛 示 ,只是開合不同 為 現成道之通 「降魔」 。」但《四教儀》 「一從兜率天下 , 七 轉 法 輪 ,乃從經論之多數 與「 途 ,內容無別 0 , 成道」,合 (八) 入 但諸 ,二入胎 則為 涅 經 操 論 : 也 因 開 , 起信論》之 (<u>=</u>) 再 兩 合 從兜 者 示 住胎 相 對 同 率天 相之 照 所 (四)

覺諸 第四 中 「捨兜率」 世間 相 。「降伏魔怨」是第五相。「成最正覺」是第六相。「請 嘉祥疏》依 。 \_\_ 是第一相。「降王宮」是第二與第三兩相。「 及以下諸句,是第七相。下段文中之「於此中下,而現滅度」是第八 《四教儀》判《魏譯》之八相,甚合於今此會集本。 棄位出家,苦行學道」是 轉法輪,常以法音 故仍依之。 經

相

幢 補處大士,皆從此天降生 土 睹史多天 廣 外院則為天眾欲樂之處 譯音有異 長二千五百六十里。菩薩常坐, 捨兜率 」 即第一相從兜率天降生也。 「兜率」或「兜術 」、 「睹史多」本是 一 ,後身菩薩,於中教化。」 。其義為妙足、知足、喜足等。乃欲界中第四天。內院現為彌勒大士之淨 。《普曜經說法門品》云:「其兜術天,有大天宮,名曰高 後身菩薩即一生補處菩薩。 為諸天人,敷演經典。」《佛地論第五》云: 此世界過現未三世之

## 庚二、托胎 庚三、出生

#### 經 降王宮

生。 來 行七步 迦譜》亦云:「菩薩漸漸從右脇出。 尊之托胎 。從右脇入,身現於外,如處琉璃。」至於出生,則如《 生已,即周行七步。」 解 ,示現丈夫奮迅之力 , 如 降王宫」 《因果經》云:「於時摩耶夫人於眠寤之際,見菩薩乘六牙白象騰 0 降生於王宮,是中含攝第二相之托胎,與第三相之出生。本師釋 周行者,乃指四維上下之十方。 ,於十方獨出無畏。」又《魏譯》曰:「從右脇生。」 《淨影疏》曰:「於十方各 涅槃經》云:「從母摩 **《**釋 空而 耶而

#### 庚 四、 出家

#### 經 棄位出家。苦行學道 0 作斯示現。 順世間故 0

現處宮中,色味之間 解 棄 位 出家, 苦行 。見老病死,悟世非常。棄國財位,入山學道。服乘白馬 ·學道」 0 此 表「出家」之第 四相 0 魏 譯》 甚詳 ,寶冠纓 文曰

#### 德遵普賢第二 **以定慧力**

珞 普曜經》云: ,遣之令還 0 捨 爾 珍 時太子日服 妙衣 而著 法 麻 服 0 麥 剃 除 0 六年之中結跏 鬚髮 0 端 坐 一樹 趺 下 坐 勤苦六年 0 修習艱 行 難勤苦之行 如 所 應

根機 壽 道 家 那 遠 阿 量品》 由 僧 作 得 他 坐於道場 祇 , 行 如 阿 國 劫 作斯示 云 : 權 是說 耨 , 導利眾 • 方便 多羅三 現 。 \_\_\_ 得 自從是來 , , 生 藐三菩提 切 普皆度脫而已。 阿耨多羅三藐三菩提 順 兩經合參 世間故 。 …… 如來見諸 世間天 ,我常在此娑婆世界,說法教化 , 0 人及 。」以上二句 信 然我實成 知 阿修羅 本 實則釋尊久已成佛 眾生 師 佛已來 0 , , 作 然善男子,我實成佛 ,樂於小法 , 出 自 皆謂今釋迦牟尼佛 八相 ,久遠若 成道之種 《唐譯》 ,德薄垢 斯 0 種 0 0 深 示 但 亦於餘處 以來 現 以 重者 ,出釋氏宮 顯 方 , 《法 便 只為隨 , , 教化眾 為是· 無量 華》 , 百 玄旨 千萬: 人說 順 無 , 去伽 邊 世間眾生之 生 億 百 百 令入佛 我 那 千 耶 城 法 少出 由 萬 華 他 億 不

#### 庚五、降魔

# 經 以定慧力。降伏魔怨。

經所 慧 亂 兵仗 記》 法 薩智慧力故 命 魔 云 : 二 降伏者指天魔 故 羅之略稱 解 變為 陰魔 又翻 「以定 中 集諸 夜魔軍 蓮花 謂 , 大破魔軍 惡者 慧力 此翻 神眾 <u>F</u>. , 魔軍 總 陰身 0 , ,降伏魔怨」 來逼 如 障礙 多愛欲故 , 齊 怖駭 。 \_\_ , 共 相 摧 《婆沙論》 整 惱 , 魔 能為修道作障礙故 則顯菩薩慧力。 , • 奔馳退散 軍 滅 0 魔 0 式 : 治兵! 。三者 須臾覺察即入慈定,令魔兵眾摧敗墮落 類有 此二句亦自 。 \_\_ 振 四:淨 旅 苑 節錄) 以 是故經云:「以定慧力 魔,能壞命根 , 將脇 Ĺ 0 影曰:「一 又翻 |均表菩薩 《唐譯》 菩薩 菩薩昔 一般者 。・・・・・菩薩 定力。又 0 0 居菩提樹下 , 煩惱魔 四者 是第五相之降 害人善故 天 , 謂 魔 於是入大慈定 ,降伏魔怨。」 《智度論》 , , 。 又常 好 貪 初 (嗔等 魔 夜 壞他善 0 魔 行 0 云 : 又 女來 放逸 , 能 魔 者 · 今 0 西 怨指 相 害善 凡 , 菩 斷 域 媚 厥 梵

#### 庚六、成道

怨家

經 得微妙法。成最正覺。

影疏》 為最 覺 佛 性 經》 智 長 經 正覺。」 阿含經》 曰 : , 解 最正 入實相之妙 日 : 云 : 得微妙法 覺」者,崇顯佛覺之無上 微妙是菩提 日 : 一 非是語言分別之所能知。」 理是妙法 《會疏》 理,證正真之菩提 如來. , 成最正覺。」此二句是第六相成道之義 日 , , 大智,微妙獨尊。」綜上而言,「 :「覺之中為最極, 諸 由得此法 法難 知故 ,故成正覺。」 圓滿究竟 。故成正覺 0 」菩提者 故云微妙難知,與「 故云成最正覺」 0 如 。正覺者 ,佛之知見,亦即實際理體 《釋迦譜 理指實際理體 , 得微妙法」 如來之實智 V 微妙是菩提」 。成最正覺即究竟成佛 日 。「微妙」 : — , 故 得無上正真之道 亦同 者, 故成佛曰成正 者 也 於上經 即契世尊之 , , 又 當 維 人自 淨 摩

庚七 經 天 轉法輪分二 人歸仰 辛一 請轉法輪 • 總相 (師資道合) 分 二 壬 ` 請法( 能威

0

0

敬 仰者欽仰 解 天人歸 0 《智度論》云:「今是釋迦文佛得道後 仰 , 請 轉 '法輪」 暨以下諸 句 , 為第七 相 , 0 五. 天 人者 十七日寂 , 天 不說法 道 中 Ĺ 0 歸 者歸

德遵普賢第二

佛之教 怨敵 波羅 菩薩 摧 四 及 心 大自 中 輾 我 及釋提 惑 化 奈 法 0 他之法 故 解法 法 在 鹿 甚 障 圓 以 天 林 深 故 滿 , 譬 演說 中 輪 之 , 桓 , 0 並 -轉法 難 大 義 喻 (四) 日 度 一餘諸 佛之教法 佛之教法 解 轉 ` • 梵 輪 入 難 動之義 以 他心 天眾 天王 知 法是 。 \_\_\_ 離 0 缺 又 諸 , , , 軌 減 , 眷 亦流 稱 天 切 名轉法輪 《法華經》云: 持 謂從此向 故 眾 為 屬 ,合掌 義 0 轉一 轉法 百千 生 0 |縛著: 是 通 切眾 敬禮 輪 萬 。 \_\_ 彼 具 有 世 0 , 德 四 , 嘉祥 生界 法 輪 恭敬合掌 , . 義 義 即 者 請 , 從佛至 , : 師云: 佛 無能 爾 , , 謂教 以 破 轉輪 時 為諸眾生 轂 除諸 諸 禮 解者 一 眾 生 輻 ` 聖王· 梵王 自 , 輞 理 請 煩 0 等 之輪 我至 惱 不 我 , 初 行 及諸 亦從彼向 , 轉法 轉 如默然入 0 悉皆 寶 法 彼 果 法 輪 輪 天 , , 具 故 華 帝 0 口 0 0 此 輪 故 、涅槃 文句 稱 釋 佛 轉 是 時 為 四 , (三) 所 即從眾 V 護世 轉 天 法 樂 默然受請 云 : 有 成 下 輪 0 0 用 四 0 生 義 義 又 碾 者 天 是時 至 王 亦 轉 摧 指 諸 佛 謂 探 佛 諸 有 到

壬二、說法(所應

果

# 經 常以法音。覺諸世間

乃塵說 色界 皆是第七 以法音限於世尊之言教也。 解 常以法音 無色界也 刹說 「常以法音 轉法輪之相 ,熾然說 ,覺諸世間。」 0 世尊受請 , 。「法音」 覺諸世間 , 無間 後, 「世間」者 說 。 \_\_\_ 此是轉法輪之總相 者,廣指 , 說時說, 默時亦說 廣演一 從此句下,直至「於此中下,而 , 代大小權實偏圓諸法 羅什大師曰: 如來教法 ,不局限於言語音聲 。不但有情說 「世間者,三界也。 ,覺醒三界一切眾生,故 ,無情亦說 現滅度」以前,亦 ,蓋世尊說法 即 。故不宜 欲 界

別 相 (悲智雙運) 分 二 壬 • 普賢勝行 分三 癸 • 破迷啟悟

經 破煩惱城。 壞諸欲塹 0 洗濯垢污。 顯明清白

貪 解 癡 破 煩惱 慢 城 疑 身見 (見《唐譯》 、邊見、邪見、見取 煩 、惱者 、戒取十種 貪嗔 癡等 , ,稱為十煩惱。 煩心 惱 身 故 天臺宗以見 名煩惱 。 又

德遵普賢第二

思 故 塵 城者 沙 ,城堡 無明 三惑 也 0 , 佛演: 稱 為 妙法  $\equiv$ 煩 , 惱 摧 0 破眾生身心 《智度論》 中 煩惱之堡壘 日 • 煩 (惱者 , 故 Ħ 能 : 令心煩 破煩惱 能能 城 作惱 0

壞諸:

I 欲 塹 」

0

淨影疏》

日

愛欲之心,

深而

難

越

,

故說

為塹

,

教斷

令壞

而 難 甄 度 解 **>** , 說 日 以 為 塹 -壞 0 諸 (字苑) 欲 塹 云 : 者 , 捨欲心。  $\neg$ 塹 , 繞 城長水坑也。 愛欲是諸苦之本 佛 0 法劍 欲流深 , 廣 截欲塹 , 眾 生 , 令散 漂溺之 壞

也

綜 垢汙 洗 濯 垢 Ŀ 洗濯 遣除 法 濯 諸 城 污 , 0 垢污 開 迷垢 除 洗 解 顯 顯 邪 濯 , 明清白 垢污 故 本 , 故 指 顯 有 知 智 Ē 即 淨 云 l 斷之 , , 清白 體 洗濯 顯 , 故 是澍 迥脫根塵」 也 果 明清白」 日 0 顯 者 雨 , — 如 明 以 德 , 0 《合贊》曰 智 Ĺ 無 0 0 以 斷之果也 雨 相之解 0 護法城 《合贊》 《嘉祥 有 能 顯明清白 洗 , **>** : , 是無 物 故 甄 垢汙 無 智斷之果 日 解 漏之 漏 清白; 是 「 見愛煩 明 **>** , 明 兩疏 能 , 故云清白 靈光獨 也 顯清白 超諸 ,謂之法 惱 中 , 本 , , 毀謗 耀 譬如 清白 有 體之德 7淨體也 。 \_\_ 城 || | | | | , 垢污 0 故 又 會 。 \_\_\_ 0 日 歸 如 0 , , 清白 空慧 淨宗 若 優 來 甄 《嘉祥 於 法 解》 融 輪 。 文 能 通 《合贊 , 疏》 則 除 禪 洗 日 門 濯 , 中之 都 亦 塵 日 洗 攝 則 勞 如 0

號 六 根 一聲心」 是「 洗濯垢汙」 ,念佛即是始覺合本也 0 淨念 相繼」 自得心開 是 顯明 清 白 0 蓋 聲佛

癸二、悲智療苦 分三子一、調宣

## 經 調眾生。宣妙理。

也。 眾生,令契中道 者 令一切有情 實相之理體 解 調眾生 0 ,宣妙理 亦即 淨土法門 悟 佛 知見 《法華》 ,入佛 是佛知見 調者 「佛之知 知見 和 0 , 也。 乃 見 持名念佛 眾生者,一 調眾 也 0 開 生 ,即從容中道 佛 也 知 切有 見 0 調 , 情也 示佛 和 琴弦 0 知 宣者 見 , 以 , **%**發正音 乃 , 示 「宣妙 也 , 調和 理 妙 理

#### 子二、示福

經 貯功德。示福田。

有四 經》 者 德 稻 乘之賢聖也 田 0 供養 福 )。所以佛為福 現受物供 解 ,以之為 田 「貯功德 : 如 (<del>--</del>) 來 趣田 , 喻,為眾生植 ,故名為示 是為廣義之福田 所 ,示福 ,畜生 施雖 田 , 貯 少 也。二苦田 , 0 無上功德故也。」 獲福 生世福 福之所 0 宏多 貯 善善 , ,貧窮困苦之人也。 稱 0 者 , 猶 如田 為 ,積也。 如 福 生物 良田 田 以上 0 , , 一諸釋 所種 故云 淨影疏》曰 福 田」者 , 雖少 福田 (三) 恩田 皆與今經相 。 <u></u> , , 收實甚多(《菩薩 夫 : ,父母等也。 世間種稻 甄解》 貯積多德 契 。又 之田 日 《俱舍論 四德田 : , 名 \_ , 本行 稱為 貯 福 功 田

#### 子三、救苦

## 經 以諸法藥救療三苦。

苦 成 , 0 如 而生苦惱者 解 《涅槃》 以 諸 法藥救療三苦」 。 (<u></u>) 日 : 壞苦 度眾生故 , 由樂事之去 , 諸 為 佛度生 說 無上 ,而生苦惱者 微妙法 應 病 與藥 藥 0 0 0 (三) 行苦 三苦者 藥 喻 如 , 行者 來 妙 苦苦 法 遷流之義 , 病 , 由 喻 苦 眾生疾 事之 由

苦。」《甄解》謂「祥釋為穩」 淨宗之旨。 切之遷流無常 《甄解》 ,而生苦惱者 釋經文曰: 0 「如來大醫王,能知其病, (指嘉祥師之釋更為穩妥) 《嘉祥疏》云:「三有之苦(即三界生死) 應病與藥,治三有之苦。病 。蓋除三有生死之苦,更合 ,故云三

## 癸三、授記佛護 分四 子一、授記

有眾多,法藥亦多,

故云諸法藥

0

## 經 昇灌頂階。授菩提記。

位 論之, 得灌頂已, 依教隨分修習 □結緣灌頂。行人乞法,為結佛緣, .時,取四海水,灌於王頂 解 則在上述二者之間 「升灌頂階」(見《唐譯》)。「階」者,位也。「灌頂」者,印度古代國王即 堪受師位 ,是為結緣灌頂。 < < 三受職灌頂 ,於密法中作阿闍黎,是為受職 一,尚有常行之四種灌頂:□瓶灌,得修習生起次第之自在。□ 。密教同之,有灌頂法 引入灌頂壇,授以本尊之印與真言,此後行人即可 。於如法積行之士,傳受秘法, 公。灌頂 (或傳教) 有多種 灌頂 ,簡言之,則為二 。上乃粗 而作灌 分 若詳 頂 種

密 手印道之自在 灌 , 得修 氣脈明點之自在 。密教重傳承 。 (<u>≕</u>) ,未經灌頂 慧灌 ,得具菩提心訣之修持自在。四 ,不得擅自修習 ,經軌亦不得擅閱 大手印灌 ,得修大

後位 諸 佛果 記》 退於 已受位 水, 斷 節 佛 故 曰 護念,令至佛頂 , 無上菩提 以四寶瓶盛之……。水令流注太子之頂 譬如世間剎利之種 又 若指 是頂 竟 以甘露法水而灌佛子之頂。……從此以後,一切聖眾咸所敬仰 灌 , 頂 菩薩. 教導眾 自今以後 義 [復有初位與後位之別。初位者,如 也。」又 ,定紹如來法王之位。」 初地乃至等覺,究竟遷佛果時,諸佛以大悲水 生 住 , ,所有教敕皆當奉行……。』 則受灌者是 ,皆名灌 《秘藏記鈔七》 ,欲紹嗣其位, 頂也。」今經云「 初 位 日 令王種不斷故 以上就行人初位 :「灌者 。灌此水已 《大日經疏十五》曰:「(下文略 升灌頂階」 今如來法王,亦復 ,大悲護念義 ,為其嫡子而 ,大聲三唱: 而釋 , 。至於後位 灌頂,即自行 對 ?。頂者 與會大士而言 作 如是。 ,  $\neg$ 亦知此人畢竟不 灌 汝等當知 ,佛果最 頂 則如 0 ]圓滿 為令佛種不 取 四 , 頂 , /秘藏 太子 有刪 乃指 得證 大海 義

懸記之記。佛對發大心之眾生,授與當來必定作佛之記,稱為授記。憬興云:「聖說當 授菩提記」 ( 見 《唐譯》)。「 授 者 付與之義 0 記 者 , 記識之義 亦 即

果 果,令行人識其當下自因之利 「授菩提記」表與會大士均蒙授記,定當作佛。復指是諸大士廣為眾生授記作佛 (指當來之果),令識因利 (指因地之利) 。令知現在菩提之因,定得成佛之果 ,故云授記。 蓋言佛為預說當來成 故云 授記 經中 佛之

#### 子二、示教

## 經 為教菩薩。作阿闍黎。

乃軌 指真言阿闍黎 範正 解 「為教菩薩 行 ,為僧師範者之尊稱 , 又稱金剛阿闍黎 ,作阿闍黎。」 0 , 乃紹承金剛薩 通指教授善法之師 (見《唐譯》 陸組位 0 。今經承 阿闍黎譯為教授 ,作傳法灌頂者之稱號 升灌 頂 階 又譯軌 而 言 範 , 乃專 師

#### 子三、相應

#### 經 常 習 相應無邊諸行 0 成熟菩薩無邊善根 0

宗以三密相應之旨為主 乘,乃教導諸菩薩 相應宗 解 。此四句與前「升灌頂階」二句,深表密淨不二之旨,表會中諸大士,為 「常習相應無邊諸行」。「 ,成為金剛阿闍黎 ,為令眾生身口意三業頓契如來三密, 相應」者契合之義。如三密相應與境智相 ,故本身恆常修習無量無邊相應之行 故即 身成佛。 故密宗亦稱 應等 宏密 密

能 生妙果,出生餘善,故謂之根。 成熟菩薩無邊善根」。「善根」者,身口意三業之善,固不可拔,謂之根。又善

#### 子四、佛護

## 經 無量諸佛咸共護念。

護 ,念謂記念。」 解 無量諸: 佛 《淨影疏》曰 咸共護念」 : 0 護念」 護使離惡,念令增善。 者 ,保護憶念也。 故知此 《會疏》 兩句綜讚會中諸大 日 : 一 護謂 覆

士

遵修普賢之德,使餘菩薩無邊善根皆得成熟,

故無量諸佛悉皆護念

## 經 諸佛剎中。皆能示現。

切法 門 之義 如 行悉不具足 不能起行 譬 以不能了知自心 解 。蓋本經為圓 善幻 則能具足 上一段文 , 故復當標顯文殊 師 。何以故?心外起修 , 無邊功德 現眾異相 ,續演轉法輪之第七相。本品名為德遵普賢 教 **,** , 從果起因 念頓 0 ,於彼相中, 」是故從「 , 如 圓 , , , 即 故先普賢 無量壽經起信論》曰 平等正性 成有 諸佛剎中, 實無可得」等,俱表從文殊妙智 漏 , ,而次文殊 0 以無邊功德 凡聖共有 皆能 : , 示 0 普賢 現 , 不外自心 際無差 不度文殊智海 以下, 表行 , 正 表 ,文殊 0 經中普 標顯文殊智德 以不了 0 隨順 , 表智 , 圓滿普 真如 故 難 賢位列上首 入普賢行 , 所有 無智則 , 賢 修 例 勝 願

唐譯》 諸 佛剎中」 表諸大士普門示現之德,不但於此國土示現八相 ,以下共八句, 顯會· 中菩薩智德 0 文中「 諸佛剎 ,亦於十方世界普 中 , 皆能 示 現 現八 見

相。

#### 喻

#### 經 譬善幻師。 現眾異相 0 於彼相中 實無可得

郭廊宇 作幻,自於幻不迷;以知幻虚故 示現 離幻即覺。」 解 故曰 , ,因實知是幻 「幻師」 結巾為 : 故於幻相 譬善幻師,現眾異相。」下曰: 兔 ,豎帶為蛇,種 譬喻也。 ,故於幻不迷。 , 無著無得 《智度論》 , 佛觀世亦然。」 。文中盛讚大士之權實二德。「皆能示現」是權德 種變現等 如 《寶積經》 日 : 。」故今借術者之幻化 西方有幻術人,一 「於彼相中,實無可得。」 亦正 中, 學幻天子說偈 如 《圓覺經》曰:「 切皆能化現 ,以喻大士之普門 讚佛曰 : 知 幻即離 ( 見 ,宮殿城 如幻師 **《**唐

#### 子三、合

實無可得」

是實德

#### 經 此諸菩薩。 亦復如是 0

二、超情離見 分七 子一、通達性相

## 經 通諸法性。達眾生相。

情 在染 故名法性。」又 相 以隨緣義, 此真體普遍義 種 。「性」者 在淨,在有情數, 種 解 (嘉祥 萬 法性名為實相 法 通諸 變造 法華疏 , 而 。……通與一切法為性。」又《唯識述記》曰: 法性, 體也。 《大乘義章一》曰:「法之體性,故云法性 真 切諸法,故稱 五 **※** 如不改不變。 。尚非二乘境界,何況凡夫。」 \_\_ 在無情數, 曰:「法性即是實相,三乘得道,莫不由之。」又《 達眾生相」。 切法之自體 真如為法性;又以不變故 例如水變為波,而不變失水之性 其性無有改變,故名法性。 ,名為法性 法性」,又名實相、 。 如 華嚴宗謂真如有不變與隨緣二 《起信論義記》 , 雖隨緣變造染淨 。 \_\_\_ 真如、 性者 又法性即是真 故知法性乃萬法之 , 體 也。 法界、 法 曰:「法性者 性真如 涅槃 一切法體 如 ` 有情 止 。亦即實 立觀一》 純 實際 善 體 與無 義 , 明 無

註

切修 根本 性 染 , · 智 行 唯 謂 , — 本 以 緣 如量智 0 何者為二:一 有染淨 達眾生相」 ,能照眾生殊相 , 而 是差別智 所變之法有染淨之別 謂 如理智 , 迷悟凡聖各異,是名達眾生相。」故「通諸法性」是 ,能照諸 。又 法本性 (會疏) ,不一不異 日 : 一 , 不生 菩薩有二 不 滅, 種 是名 智 能 通 諸 為 法

0

### 供佛度生

#### 經 供養諸佛。 開導 群生 0

供養 修 行 利益眾生。又分三種:一利供養 , 解 受持修行妙法 供養諸佛」 0 。供養有二:一 《甄解》 曰 : 一 , 財供養 奉 能 遊無量佛土 香華飲食等也; ,供養香 , 花 興供養雲 飲食等財物。二 二敬供養 , 故 , 云供養 讚歎恭敬也 法 諸 供養 佛 , (三) 如說

開導 群生」 如 維摩經》 曰:「雖知諸佛國 及眾生空,而常修淨土 , 教 化眾

生。」是名「開導群 生 0

## 經 化現其身。猶如電光

0

來, 如 供養諸佛,下利益眾生,無有出入前後相 土 義:一速疾義 士 上云菩薩一念,普至十方。故其神速,超過光速無量億倍。 電 為 去無定迹 破 上供下度 度眾生,化作 解「化現其身, 闇 0 菩 。菩薩平等, 薩能化無量身應現微塵剎 ,二破闇義,三不住義,四無分別義。菩薩一念一時,普至十方世界,上 。平等普照,亦無優劣親疏、物我彼此之分。《會疏》 種 種身形。行動之速,似閃電光。 猶 如電· 無有先此後彼等分別心, 光 0 《唯 , 識論十》云:「神力難思,故能化現」。諸大 ,如電速疾 無有住處 , 如電光照物 。菩薩能照諸佛會 菩薩能於一念之頃, 無有朕迹 , 如電激空中 無彼此先後分別。」 曰 : 能破眾 普至 電光 無所從 十方國 生 闇 有 四

### 子四、離見解縛

## **瀅 裂魔見網。解諸纏縛。**

得出 邪見網 故云邪 十 》 曰 無 Æ. 法 求說之為見。」此上是廣義 功 日 斷常等見 德善本 解 0 見網 : :「一切凡夫,未階聖道,介爾起計 煩惱 可見起心 裂 0 作決定解,名之為見」 ,是故名為魔。」「見」者,指思慮 魔見網」 破正 ,皆是邪見。「魔見網」者 《華嚴經》 智 動念皆 。 \_\_ ° 墮 魔見 曰:「我慢 裂 魔 ,凡有思慮 網 網 者 , , , 即邪! 惟有淨念相 破也 派灌 此義較狹 、計較 見網 0 , ,邪見參差交絡,令人難於 見網增長。」又《智度論十一》 ,悉皆是見。」又《大乘義章五》 。《智度論 魔 繼 、分別、推求等等,悉名為見。又 0 , 唯指具決定性之知解 者, 、推求、決定等 無念而念,方得出 《智度論》 八》曰: 「有念墮魔網 曰 , 包括 脫 離 離 0 也 見 正 奪慧命 , 譬 有 邪 日 邪正 如 曰 0 , 無念則 羅 : , 「 推 是人 壞道 止觀 止 網 、 有 觀

八 纏 (四) 解 慳 諸 縛」 0 纏 (五) 縛」 悪作 (餘諸家多謂 。 「纏」 0 (六) 睡 眠 者,繞也。 十纏 0 (七) 掉 四 舉 縛 0 0 今取 八惛沈 縛」 憬 者, 興說) 。三縛者 捆 也 0 , 八纏者 繫也 貪瞋癡也。 : (<u>→</u>) 依 憬 無 興 慚 師 淨影疏》 意 0 (<u></u> , 無 愧 纏 **灣縛者** 日 0  $(\equiv)$ 

嫉

即

亦可一切諸煩惱結 通諸法性 ,達眾生相」 ,通名纏縛。菩薩教人斷離,名解。」 ,具根本智及差別智,故能為眾生破魔見網 上二句, , 表會中諸菩薩以 令離邪業。 能為

### 子五、遠超二乘

有情解諸纏縛

,令離煩惱

0

## 經 遠超聲聞辟支佛地。

梵語 云: 子 歎會中大士之實德。 外界事相之緣 日 緣覺有二 聞佛之教,悟四諦法之理,斷見思二惑,出分段生死 解 此翻 如來所說言教名聲。餐 「遠超聲聞辟支佛地。 為因緣 解:一觀十二因緣 ,而得覺悟,曰緣覺。天臺一家更區分此二名曰:出有 , 所覺殊勝 佛者 **I**覺義 ,遠超聲聞與辟支佛之地。「 (義同聞) 0 入空、無相、無願法門。」(見《唐譯》)。此二句重 , 故舊譯辟支佛為緣覺 斷惑證真 聲悟解,故曰 ,從緣得覺 **|聲聞** ,故名緣覺。二 新譯為獨覺 ,而入於涅槃者 聲聞 。」「辟支佛」 ] 者,佛小 佛世, 0 據 因見風動樹等等 大乘義章》 觀 者,辟支為 乘法中之弟 《淨影疏》 十二因緣

德天] 薩 也。 乘雖 聲 以聲 為 而 聞 也 遠超」。又文中「地」者,乃位也,界也。 得 , 子會》 不 聞 以 得三空門 悟者 辟支 住 大悲法教化眾生 法化益 此 有 明 , 說 佛二 為 諸 為 大士 緣 • • ,或以辟支佛法化益, , 乘 以聲聞法教化眾生 故能行聲聞 唯沈偏空 覺 , 0 善巧方便 出 均為佛弟子中之下 , 無 0 故我是菩薩 佛世 菩薩 ,能行緣覺 , , 雖 不然, 觀 隨機度生,示現二乘 , 風 或以菩薩法化 於一 故我是聲聞 吹 能達 樹 ·根。今諸大士 , 而 動 切法得 幻網, 超 ` 葉落 越聲 0 益 解脫,一切無 以辟支佛法化益眾生 聞 得平等法 花飛之外緣而 • ,遠超於此 、緣覺之地 ,而離聲聞 故我是聲聞 ;故雖住三 礙故 成道者 。 \_\_\_ 。 如 ` , 辟支佛之相 又 我是緣覺 0 甄 空門 為 從所化眾生 , 大寶積經 故我是辟 解》 , 而 獨 覺 , 日 我是菩 不 : 0 上之 故云 支佛 住 或 善 · 無

### 子六、契入三昧

## 經 入空無相無願法門。

解 空、 無相 • 無 願 者 , 《淨影疏》 日 • 眾生及法 悉無自性 故名為空

0

不 乃至 論 可 取 **》**云: 大 緣 相 , , 是時 相 無 亦 願 不 空轉名 有 故不造生死之業 , 說為 無 相 無相 0 無相 0 此 ,亦名無作 中不 離 所 -應有 取 ,遠離 所作為三界生 。」又云:「 妄想能取之心 ,是時 觀諸: 法空,是名空 , 無 故 相 日 轉名 無 願 無作 。 \_\_\_ 0 於空中 又 即 智 無

願 0 譬 如 , 城有  $\equiv$ 門 , 一人身不得一時從三門入,若入則從一門 0 諸 法 實 相是 涅 槃 辦

故 城 不 城有三 ·須 二 門 門 0 • 若入是空 空、 無相 門 ` 無作。若人入空門,不得是空, , 取 相得是空,於是人不名為門 亦不 , 通 取相 途 更 塞 , 是人 0 若除空相 直 入 , 事 , 是

時 從 無相門 入 0 若於無相相 心 著 , 生戲論 , 是時 除取 無 相 相 ,入無作 菛 。 \_\_ 蓋 謂 空 無

直入涅槃 城 。若得 空相 則不 能入 0 若除空相 , 即 可 從 無 相 門入 0 倘著: 於無相 之相 , 即 無

相 亦不 能 入 0 須除 此無相相 , 便從無作 即 無願 )門直入此城 0 故曰 :「入空、 無

相、無願法門。」

相

相

無

願

喻

如門

0

由

此

法門

,

契

入諸法實相之涅槃

城

岩

人從空門入

**),亦不** 

見空相

便

### 子七、善立方便

## 巡 善立方便。顯示三乘。

令趣向 華》 者 乘。 取 薩 別說三。」又《法華文句》曰:「方便者,門也。……為真實作門, 以 義疏》曰: 指 運 即非二乘) ·相受證。二以實相理深莫能信受, 母 ,法也,便者 以 羊 載 。方便以 解| 「善立方便,顯示三乘」。方者 《法華譬喻品》曰: 為義 佛乘)之法 阿 ` 耨多羅三藐三菩提,是名方便。」又《會疏》曰:「《維摩經》云: 鹿 「方便是善巧之名,善巧者,智之用也。」《大集經》曰:「 , 所能為 為父。』 運出三界, 、牛之三車 ,用也。」《法華玄贊》曰:「施為可則 但不 ,故言善立」。「三乘」者,乘者車 達空無相是大智 — 盡能受 , 歸於涅槃。」 如來有 喻小中大三乘。小者 。舍利弗 無量智慧 要須方便誘引群生,令其漸悟。其德廣大,不二 0 又喻如運 隨宜施設名方便。 ,方法。 , 、力、 以是因緣 , 便者 載工具,使人乘之各到其果地。 聲聞乘 無所畏諸法之藏, , 當 曰方。善逗機宜為便 便用。 也。 知諸佛方便 中者 方便有二 四教儀集註》曰: , 《法華文句》 緣覺乘。 能 力故 真實得顯 種:一 與一 能調眾 , 切眾: 深解空而 於 大者 曰:「方 7 智度菩 功 佛 生 生,悉 油方 大乘 /法華 乘分 菩薩 乘 法 乘 不

便 以上 依 |經論 此釋,則小乘為入大乘之門,故謂之方便教 ,正顯「善立方便,顯示三乘」之旨。 (上第七相轉法輪竟。 , 又 三 乘為通於一乘,故亦名方便

#### 庚八、入涅槃

## 經 於此中下。而現滅度。

不住 法界 疏》 流 相 如來常在不滅 若佛久住於世 灰 , 涅槃舊譯為 :「涅槃, 解(「中下」據 德備恆沙為圓 滅 涅槃經》曰: • 但 為 此云 「滅度」 , 饒益中下二 便起憍恣而懷厭怠,不能生難遭之想、恭敬之心。……(中略) 薄德之人 圓寂 。體窮 \_ 《魏譯》 滅諸煩惱,名為涅槃 ,新譯 。謂德 真性 ,不種善根 乘, 無不備稱圓 為「圓寂 磧砂藏本與高 善巧方便,而示現入滅之相 妙絕相累為寂。」 , 貧窮下賤,貪著五欲,入 。 一 0 ,障無不盡曰寂 離諸有者,乃為涅槃。」又 麗藏本) 滅度」者, 上之經論 此是八相成道中之第八般涅槃 。
又 滅生死之因果,渡生死之瀑 ,表法身大士專志佛果 如 於憶想妄見網中 《法華壽量品》 《甄解》 《賢首心 日 : 一 經略 是故 義充 。 若 日

若是上 如 來 雖 不實滅 根 , 則見如來無所從來, ,而現滅度。」非 滅 亦無所去,本離生滅 現滅,故云「示現」 , 。作此 何有涅槃。是故隋智者大師讀 示現,為度中下之機 故

德用無方 分 二 庚一 • 自利德 分 二 辛一 、定慧等持

法華藥王品》

,

親見靈山一會

,儼然未散

0

經 得無生無滅諸三摩地 0 及 得 一 切陀羅尼門。 隨時悟入華嚴

## 昧。具足總持百千三昧。

於境 摩提 今經於「而現滅度」下,繼言「得無生無滅諸三摩地」 禪定亦名定 直定、正心行處、等持等。 , 解 秦言正心行處。」 即是定也。」天臺曰:「若以空慧,照諸 「三摩地」,梵語 ,亦名三昧。」又「諸行和合,皆名為三昧。」「一 又 0 《法華玄贊》曰:「梵云三摩地, 《智度論》曰:「善心一處住不 舊稱三昧、三摩提、三 禪定種 摩帝等, , 種 表諸大士雖示涅槃之相 法門,出生乃至無量三 ·動,是名三昧。」 翻為定、正定、 此云等持 切禪定攝心 0 平等持心 ,皆名為三 正 又「一切 受 昧 , 而實 而 調 至

爾

或

時

易

身

萴

失

0

尼

得永得

,

勝於三

昧

也

華

·嚴三

味

,

乃佛華嚴三昧之異稱

,

以一

真法界無盡緣起為

理

趣

達

此

理

趣

躡

明心 嚴三 嚴 中 行 昧 華 入 說 解 廣 昧 者 指 華 也 而 《合贊》 」《法 皆 切自 昧 大 果實) 彼 起 , , 嚴 嚴 即 飾 理 萬 是自 味 法 果 智 者 如 在難思議 行 之用 所謂 界記》 無二 身 德 昧 , , , 嘉 行 L. 相 名 莊 , 故 , 祥 成 0 , 佛 統 , 嚴 云 : 行有 法界 交徹 故 令顯著 果 疏 云 , 佛 華 攝 華 華 潚 知 **>** 嚴 法 果謂之華 云 嚴 嚴 唯 熔 , 感果之能 界 。 \_\_ 切法 契合 言 : 故 融 心  $\equiv$ 。 \_\_ , 昧 華嚴 , 0 , 又 此 名 大 入 勢 彼 相 , 切佛 嚴 《六十華 此三 無不 佛 此三 力故 此 應 0 , 雖復 昧 \_\_\_ 昧 華 俱亡 , 法 垢 皆 者 從 嚴 昧 昧 0 心 悉入其 此 飾 \_\_ 障 內 , , 嚴 修之謂之三 , 解 法 法 莊 又 能 現 外 永 **>** 界流 此 消 身 嚴 見 所 兩 《合贊》 云 中 日 表 斯 法 十方佛 殊 , , : 。 \_\_\_ , 證 華 出 身 絕 , 生感 真法 者 蓋 故 理 , , <u>~</u> 普賢菩薩 昧 復 謂 及 日 故 圓 , 0 八 0 菩 力 界 又 此 以 佛 : 云 滿 十華嚴》 土 用 會 上 薩 , , 淨 法界 諸 歸 昧 唯 萬 。 \_\_ 昧 隨 相 影疏 正 是 用 似 行 此 悉 說 也 受三 法 唯心 贊 莊 自 皆 又 。 今 也 。 \_\_ 日 **>** 德 心 0 嚴 界 明 昧 曰 法 華 嘉 即 何者? 彻 , , , 于 嚴三 名 華 以法 : 身 故 祥 , 其 佛 嚴 爾 此 疏 稱 , 三 時 昧 華 如 了 **>** 經 為 托 以 法 之義 身 ·嚴 華 昧 普  $\forall$ 嚴 事 達 曰 也。 賢 又云 華 名 即 也 有 : , , 0 菩薩 故 本 即 以 生 佛 嚴 此 名 實 妙 華 其 大 華

總持

即

陀

羅

尼

0

具足」

者

,

所

具滿

足

0

蓋云

切陀羅尼門無所不

真

陀

於諸 羅 發之秘 尼 ,④真言 有四種 。 (四) 法之義 密言 : (一)法 0 句 , 總 , 秘藏記》云:「 持而不忘也 有 陀羅尼,又名聞陀羅尼。 不測之神驗, 。安住於法之實相 。三咒陀羅尼,於咒總持而 凡夫二 名為咒陀羅尼 乘不能知 於佛之教法,聞持 0 , 義翻之名,有四: 故曰密語 持忍名為忍陀羅尼 不忘也。 0 如來言真實無虛妄 而 咒者 不忘也 ①明, ,佛菩薩從 ② 咒 義 陀 , 禪定所 羅 ③ 密 尼

忍陀

羅尼

,謂之忍

,

0

種

不具足 佛三昧 取意) 諸 即 種 結 是總持 財 物 使有 , \_\_\_\_\_\_ 百千三昧」 乃至 故云具足成就 厚有薄。 , 是故經云:「 又 切備 一切如 智度論》 具 0 是故菩薩行百千種三昧 ,然後能濟諸 來解 《會疏》曰:「 百 千三 脱修 日 : 一 具足總持百千三昧。 味 觀師子 從首 資者 論 |楞嚴三 百千三昧者 。 又 中 頻呻等 復云 , 如欲治諸 斷其 : 昧 , 無量 乃至虚空際無所著解 於一一三昧中得無量陀羅尼。」 塵勞 0 病 眾生無量 阿 僧 , 0 當備 譬如為諸貧人欲令大富 祇 菩薩三 種 , 心 種眾藥 昧 行 脫 不同 。 \_\_\_ , 昧 然後能治 如是等諸三 有 , 又 利 如 有 , 當備 陀羅 見 鈍 ( 以 上 二切 , 於 昧 無

尼

#### 從體 起 用 壬一 • 定睹 諸佛

# 歴 住深禪定。悉睹無量諸佛。

意為 直以三 深定 甚深 用 昧 行 日 摩 唐譯云 , 禪定 故 , 日 地 「深定者 解 由 深 十方佛剎諸 須住於甚 悉睹 昧 實是理定 法門 至於 定 願 , ---住 故蒙 門 文 諸 深 力 切種 成 可 佛是行 , 禪定 起, 此 見 佛 深禪定 願力加持 , 所住三昧 非僅 甚 菩薩眾 , 0 會 定中 故須住定。下明 , 昧 深禪定 菛 悉 中 彌 0 事定也。 -常供 若 陀智願 睹 , 諸菩薩 , 起此行 , 定中 聞 依本 <u>\_</u> 無 微深 無量無 我名已, 量 皆蒙 之所 諸 供無量諸佛 經則定中見佛, 又《淨影疏》曰 菛 幽玄, 切種 佛 起行 成 邊 彌陀智願 0 依深禪定 皆 者 , 非二 切諸 甚 悉逮得清淨 ,悉睹 , 住 謂 深 0 深 乘及初心菩薩所能 乏力 無涯 佛, 既往供佛 禪定者 。不待起心動念 切種 正 • 現在無量諸佛 不失定意 是彌陀第四十五定中 \_ , 因 底 智 住深定門 ` , , 得 故 解 , 安住於深妙之 全理 必定見佛 聞 云 脫 深 彌 0 ` 之事 陀 , 禪 普等三 , 為 攝行 ,直從三昧 起行 定 名 0 號 甄 , , 0 故云 故云 昧 寬 所 悉 解 , 又 禪定 睹 廣 依 皆 供 **>** 諸 佛 甚 <u>~</u> 周 日 得普等三 0 0 大願 甄 悉睹 法門之 無心 深 0 深 遍 1總持 淨 解 會 是其 無量諸 普等二 影 往 **>** 0 力 師之 疏 昧等 故 願 來 日 文 起 知

陀佛 佛 是以念佛三 剎 不於此間終生彼間 也。又 ,專念故得見之。即問持何法得生此國?阿彌陀佛報言:欲來生者 味 《般舟經》 , 稱為寶王三昧,故甚深禪定 云:「是菩薩不持天眼徹視,不持天耳徹聽,不持神足到其佛 ,便於此坐見之……。 ,悉睹諸佛,都消歸念佛三昧也。 佛 (釋尊)言:菩薩於此間國土 ,當念我名。」 故知持名 , 念 阿 彌

### 士二、 徧遊佛土

功德不可思議

**,** 

乘願海不可思議

# 經 於一念頃。徧遊一切佛土。

頃 那 不一,如《仁王般若經上》 往生論註上》以「百一生滅為一剎那,六十剎那名為一念。」 也 解「於一念頃 彈指頃有六十剎那」。兩者均謂一念即一剎那。 但 《智度論》 , 以 二 徧遊一 以「九十剎那為一念,一念中之一剎那經九百 彈指頃有六十念」 切佛土」 念 , 《華嚴探玄記十八》 指 茲為簡單易記 極短促之時 兩者均以一 刻,但 謂「 故從後者 其 剎那茲 念 中 生滅 (時限 , 諸 具多剎 。 又 以一 云念 說

廣 宛然 間 此諸 念頃 + 歸 故 念 念 狹自 印 猶 大士 願 佛 萬 章 頃 即 之加被力  $\equiv$ 又 如 為 在 相 , 不能 大 剎 喻 昧 , , 甄 海 十方 宛 \_ 那 也 0 印上 解》 隨 超過億那由他百千佛剎 0 然無相 ,同時影 0 至於剎那一念之 世界 時 , 文字能! 而 悟入華嚴三昧」 此 曰:「一念之頃 出 不 脱甚妙,以念佛故 0 現種類 現如是不可思議之神通妙用, 離 時 同時 無先後 於當處 種差別之相 頓現 間 , , , , , 故延 周遍 即能 而 此 , 華嚴經》  $\equiv$ 周 無前後之差 0 促同時 , 形象千差 一昧據 徧 無量佛土者 遍遊諸佛國土者 得生 巡歷供養諸 果 極樂 曰:「一切自 ,三世古今不離於當念 而 ;舉體 言 , 水體 , 於一念頃, , , 亦名海 即 所到一 佛者 可 無別 齊彰 , 乘 此 , 不 阿 在難思議 乘清 印三 正 0 , 遍 彌 萬 亦無 取 彌陀之第十 遊佛土 陀 相 味 Ē 淨 如 無量 繁 覺 或隱之處 0 來一 名 興 , 。 \_\_ 華 齊 壽 , 為印者 , 嚴 乘 世 現 上文已 而 願  $\equiv$ 水 願 界 。 名 水 中 昧 乘所能 海 故 湛 : , 「 於 為 以世 中 勢力 日 然 第 故 海

# 庚二、利他德 gm 辛一、妙行顯實

測

佛 辯 才 住 普 賢行 善 能分別眾生語言 0 開 化 顯示真

際。超過世間諸所有法。

滯故 法名字 說 故 才 能 礙之四辯: 了 迅 」三疏之中 能令各各得 速 語能才巧」也。 不 解 0 應機方名辯 但此菩薩 ,分別無滯 甄 表 「得佛辯才」 (<del>\_</del>) 義 解》 諸 大士契於聖智 復 解故 無 , 爾 此說 才也 進一 礙辯 故 , 又 凡 0 0 解曰:「  $(\equiv)$ 謂 為 夫說亦同諸佛辯 四) 0 《嘉祥法華疏》 辯才者,善巧 樂說 辭 上。又 會疏》 無礙辯 了 無礙辯 知一 得 若依根本教 無礙之辯才, 切諸法義 日 : 淨影疏》 0 於諸法名字義理 。謂隨順 宣 才, 日 : 「 「言音開惑為辯 說法義之才能 謂如來得四無礙智 讚揚佛慧功德 理 , 速疾應機名辯,言含文采曰 但說一字, , 善 切眾生根 通 應 達無滯 根 , 機 隨 ,隨機巧妙為 此 , 順 故 亦為得佛辯 性所樂聞法 廣宣 開 則 0 切眾生殊方異語 化十方有緣 《淨影 0 妙辯 法 如 來 無礙辯 疏》 才 由 才 而 故 無礙之智 為說之, , 所謂 傳 無 一才。一 而 日 0 謂 : 已 如 不皆出 達 來 , 得 言能辯 如 圓 為 此 實言 佛辯 其演 切諸 於聖 IJ 則以 興 融 無 無

住 ·賢行」 上文已言諸大士「 咸共遵修普賢大士之德」,今文云「住普 賢

僅 行 普賢 , 表 諸 , 如 大士咸安住 無個 導 。 今經 於普賢 則 無量 大士之大行,各各以 一無邊 , 德如普賢之法身大士 八十大願 王 導 , 歸 咸來 極 樂 集 0 會 華 , 同宏淨 嚴 經》 宗 中 0

之惠 會 種 而 而 種 淨 中 為 說 :影疏》 諸 說 法 言音音 , 菩薩 此三 大士 。 \_\_\_ 善能 法 , , 千大千世界有 應機 能 應殊 日 , 由 分 皆 上眾 別眾 說 有 隨 法 (指各類眾 入謂 生 緣 開 如是智 生 無邊 化 語言 , 普 0 解 慧辯 作 八十四億百千垓眾生之類 也 , 0 又 饒 眾生語言亦是多種 生 0 謂 益 才 <u>~</u> 見 唱異言 與功德威 稱讚大乘 解眾生種 0 《唐譯》 惡趣眾生 ,說法開化 力 功德經》云:「 種言音,用之起說 , 忇 《魏譯》 亦聞如來之隨類音 0 但 法 。 \_\_\_ ,言辭各異 身大士悉能 文為「入眾言音 <u>~</u> 密迹經》 傍生鬼等 。」《會疏 0 計是一 解了 , 復云 而得聞法得度 , 亦聞 , 切皆 隨其 , : — **>** 開 如來 引 此菩 化 本 歸 **参**密 類 以 切 義至真 迹經 言 隨 薩 此 類音 能 明

知 佛 示 Ż 見 佛 知 知 也。 見 見 開 化 0 際者 顯示真 處處是華嚴 智度論》 究竟 實之際」 邊 境界 曰 : 際也 。 一 0 「如、法性 故 0 \_ 開 此 化 經中 真實之際」 者 , 、 實 際 悉是開 , 即 者 <u>~</u> ,是三皆是諸法實相 法 化顯示真實之際 , 華 佛之知 經》 之開 見 也。 佛 知 , 部淨 咸 見 異名 為 0 土 開示 妙 顯 法 示 悟 《甄 入 舉 者 體 解 佛之 即

也 同 非 乃 云 : 實之際 小 又經云:「 之際 實 界 唯 乘 今諸 若 歸 相 而 理 若 實 即 從諸 依 偏 妙 , 是心 淨土 是自心 相 圓 大士 淨 乘尅成菩提 理究竟至 真 若 「會宗」 妙處盡 可 佛咨嗟見之(指十方如來讚! 土 為 是佛 見 人 以事 實際 , ,光闡 但 下 0 為諸眾生宣演十方諸 理至 念 明自 (會疏) 極者: , , 而 0 是心 故 阿 如 道教為權方 若 非 也 極 彌 本 布 。真實之際者 依 唯 作佛 心 ,云際 陀 袋 , 與 事 漸 亦正 和 , , 教 《甄 即 是名 見自 尚 , 也。 故念佛之本 日 : 一 便,誓願 是佛之知 以 解》 事 本 無 即理事 離 上深 性 , 均以此淨宗一 佛同讚之誓願 以一佛乘 準上 祇這心心心是佛…… , 即 歎淨宗) 邊 妙禪 見 一佛乘 為真實際 事無礙)。 心 也 為 兩 0 說 , 開化顯示真實之際」 正 為真實際,一 為法涯際 , (會疏》 則真 則 是真實之際。故云一 佛 0 唯 若 佛 於眾生所 乘 此誓願一 實 乘 , 依聖道 故 日 即 為 實 , : 0 切不 故云:「 真 實真 相之異名 入, 實 教 實之際 佛 又 開 如海 如 乘 顯 則 、甄解 , 心 真 ` 0 開化 諸 (實為) , 雖 故 聲佛號 但 真 亦即 法 有 真 念 實 0 **\** 實 實相 真 事 佛 顯 聖道守 顯示 日 實之際者 佛之 理空 如 法 示 聲心 門 故 真 海 為 , 若 謂 實之 理而 知 知 為 有 真 亦 真 真 不 實 依 會

又第三品中 德遵普賢第二 如來 欲拯群萌 惠以真實之利」 0 第八品中 , 法 三 藏 四 比丘 「住真

慧 , 實為一經之綱。將於下兩品文中詳論之 勇猛 精 進 ,一向專志莊嚴妙土。」此三真實 ,<br />
一真實之際,<br />
二真實之利 , 三 真 實 之

菩薩: 薩深 疏》 本經 所有 云 : 「 法者 能 曰:「三界虚妄,皆不常住, 以大智慧,達性空無相 知 超過世間諸所有法」。《淨影疏》曰: , 有 切三界虚妄 超 為 過分段 可破壞 、變易二死,安住出世二空之智,此即成就智斷二德也 , ,而行世間不捨,故云超過。」 名世 ,故云超過。」又 間 0 依正 總名世間 ` 善惡 。眾生國土,臧否萬差,是名諸所有法 「謂過分段、變易世間一切法也。」 、因果等 《甄解》之說稍異於前 以上諸說皆是,但 ,一切有為諸法 , 彼 曰 ,言所有 《甄解》 : 世間諸 法 彌契 也 。 菩 合 會

### 辛二、作不請友

心常諦住度世之道。於一切萬物 0 隨意自在 0 為 諸庶類 作不

#### 請之友。

解 住 於 曰 出世無為之道 解 「心常諦住度世之道」 出有為 , 0 證 《淨影疏》云:「 無為 , 而 0 不著無為 諦者 諦謂 , 安 也。 ,故云諦住 安諦,謂常安住真實無為度世之道 度者 ,出也。故本句之大義為 0 此菩薩心常住無住處涅槃,云心 , 心 常安 甄

常住

。」又《會疏》

日 : 一

悲智相印,以為棲神之宅

,

故云諦住

得自 物 束 通 轉 云 : 故 在 隨緣變化 於 何 盡諸 ]妨萬 為煩惱所縛,凡夫著有,二乘滯空,皆墮情執之中, 於一 一切物變化 。大士深達法性 有結 切萬物隨意自 物常圍繞 ,饒益 ,心得自在。」 隨意 眾生;納須 。 \_\_\_ , , 在 當相離相, 故能利物,名為 進而物隨心轉,故能隨意自在 0 又自在者,施為無壅 彌於芥子, 萬物指萬法。自在者 不隨物轉 自在 轉四海入毛端, 。」大士神 ,故無縛繫 , 神 ,通達無礙 0 通自 如 通自在,於一 。宗門云:「 隨意利 咸是心 《淨影疏》 在 0 夫心 也。 他, 隨物轉, 故云自 有拘累 《法華經序品》 切萬: 云 但 : 自 故於萬 物心 無心 在 ,隨物而 由 一成勝 於萬 物不 無拘

薩愍之 也 不請之友」 為諸 無疲厭念。常為不請之友,隨逐愛護。(中略)故 庶類作不請之友」 者 ,《會疏》云:「 0 庶者 眾生背 凡 庶。 覺 類者 , 沉迷漂流 ,品類 0 《涅槃》 又庶者眾也, 生盲 無目 偈曰 無希 庶類指 出心 世救要求 眾 菩 生

聖,名為不請。菩薩強化為作因緣,名友安之。以所化眾生雖有道機,無其樂欲 求聖,名為不請。菩薩隨機而為強化,名友安之。」 安之。 然後得 」肇公曰:「真友不待請,譬慈母之趣嬰兒。」淨影曰:「⊝所化眾生無機感 , 如來不請而為歸。』」又「不請之友」,見《維摩經》曰:「 眾人不請 , 不 知 , 友 而

### **羊三、護佛種性**

### 經 受持如來甚深法藏。 護佛種性常使不絕。

解 「受持如來甚深法藏」 此有二解:□《淨影疏》曰:「明修勝解如來藏性

是如來甚深法藏 **甄解》曰:「即聞持三世一切如來法藏也。** 。闇障既除 ,明現己心,故曰受持。」是以明心為受持甚深法藏 多聞歸一聞, 聞即是聞其名號。」是以

聞佛名號,為受持甚深法藏也,彌合淨宗。

護佛種性常使不絕」。「護」 者,維護 • 佛種性」者, 有多說。《探玄記十一》

「菩薩所行 , 名為佛種。」又《淨影疏》曰:「法界諸度,是佛種性。」 兩說正 傳

傳

相

繼

常

使不足

絕。」以上三說正好合參

使

名

也

於腐 義云 發 號 薩 離 具 , 障 為 即 敗 心 為 佛 度 均 是 常 佛 種 譬 興 性 以菩薩 , , 具 具足 起 植 則 如 教 為 使 種 0 善善 足因緣 眾 無牛 寶 不 性 種 佛 化 佛 生芽 絕 生 無間 種 所行之六 音 子 種 足 開 心 性 者 不 , , 證 者 中 如 則 發 也 大 斷 , , , 必 無 名常不絕。」 不 緣 彼本 具 本 0 。 \_\_ 即受持宣說 得 度 經 醍 又 腐 如 0 嘉 受記 敗 高 行 以一 善男子  $(\equiv)$ 醐 具之如 來 (會疏 祥 以 性 , 0 發菩 若 必 疏 作 稱 , 本 , 名為 為 **>** 佛 能 來藏 **>** : 無菩薩 佛 又 來不 據諸 聞 提 生 佛 , 法 佛 故 根 佛 種性 心 , **鄭** 藏 名 發芽 名者 發心 變能 欲 種 **,** 云 經 也 解 持 為 論 使 0 0 所 ,名為: 向 如 紹 生 **>** , , , , 眾生由之植善發智 ]專念」 來 得 寶雲 過 標舉 謂 日 : 長 則 隆 佛種 恆 法 成 其 無 佛 種 大樹 經 度 佛種 種 沙 佛 種 為宗 《大論》 不 子 功 種 **>** 0 0 (<u></u> 據 德 性之 者 斷 曰 , 0 0 故也 若 以菩 聞 具足 : , , , 正 (會疏 但 四 即 佛 有 云 是 因 譬 名 牛 提 義 度 為 。 \_\_\_ , 緣 則有 生 : 號 如 心 無 ightharpoons, 今 成德 義 死 護 為 種 明 , , ╗ 淨 佛 如 便得 樹 但 於 醍 佛 流 所 , 契理 影 以菩 無 種 得 醐 種 蔽 舉 , , 有 佛 疏 性常 種 受記 其三:(一) 登 0 0 , 處 V 涅 提 子 其 如 雖 是若 故 有 操岸 華 曰 使 心 種 讚 • 不 與 信 子 手 同 按 歎 眾 寶 絕 稱 願 有 經 無 故 種 經 離 菩 護 佛 持 生 0

薩

日

所

以

同

### 辛四、悲演濟度

生 興 視若自己。 大悲 愍 有情 拯濟負荷 。演慈 0 辯 皆度彼岸 0 授 法眼 0 杜 惡趣 0 開 善門 於諸眾

故 無緣大慈之德行。 謂 乘凡夫愛見之悲 大悲。」又《 解 菩提心為因,大悲為根本。」 「興大悲」 涅槃經十一》曰:「三世諸 ,故云大悲。又《會疏》曰:「 0 興大悲, 愍有 從此句直至「 情」,愍者 拯濟負荷 故諸大士咸發同體大悲之心 世尊 ,皆度彼岸」十句,表 , 哀念也。菩薩悲憫眾生 拔苦為悲,乃至悲是真實平等之悲 ,大悲為根本 。 \_\_\_ 諸 密部《大日經一》 大士同體 ,普令出苦 大悲 , 非

種 眼 眼 法 根 眼 器 法 , 眼 法 演慈辯」 , 者 眼 善知一切救度之法 淨影疏 者 , 乃菩 如來 ,從慈心起說也。 **\** 薩 日 為 <u>Ŧ</u>. : 度眾生照見一 一眼之一 智能 ,應機施與 , 照 Ŧ. 法 《淨影疏》 眼者:一肉眼,二天眼,三 切法門之智慧 , 故名 , 而 法 度脫之。 曰 : 一 眼 。 — 。《會疏》 由上 依慈起說, 如上之智慧 可見 日 , 名 慧 法 , 即 眼 眼 演 , 名法眼 者 佛 慈 (四) 道 , 辯 了 法 正 。 — 達眾 眼 見 0 淨 , , 影 名 授 生 (五) 種 為 法 佛

實 之 「 也。 人 日 、離惡 杜一 本經 杜惡 教法 , 則 者 生解 閉塞通 趣 塞也 《壽 也。又「開善門」者, 樂無極品》曰:「必得超絕去, ,名授法眼 0 往惡趣之道。今經彌陀大願曰: 「 悪 趣」 者 。 \_\_\_ , 畜生、 蓋教導眾生 《會疏》 鬼、地獄三惡趣也。 ,於佛法生正解 往生無量清淨阿彌陀佛國 日 \_ :「大慈德也 來生我剎,不復更墮惡趣 , 惡 如同 趣 ,善門則菩提涅槃之門 極苦 以法 , 欲 眼授 0 令出 與眾 是為 離 生 是真 也 , 教

之開善門也

薩擔 到 益 以 父愛念: 也。 也 無 餘 者 故能救度群生,心不 故 故 故 於諸眾生, 涅 , 普願 彼岸 誓願荷 槃 , 拯 財寶樂具悉給與之, , 濟 是故 \_ 者 拯濟負荷 負一切眾生出! 即是救度之義 視若自己 名 為 , 涅 槃也。 荷負重擔 ·暫捨 ,皆度彼岸 。 \_\_ 離 0 無有 表同 如 世 。 — 大論十二》曰:「若能直進不退 。 — 間 《涅槃經》 負し 渡 倦 。 — 體之悲 0 .... 上引經文 — 者,擔荷 0 菩薩 ·譬如i 拯 人 偈曰 \_ , 者 所 長者家內豐饒,多諸 亦復如是,一 深 寶愛 也。《 , 顯 救 拯 助 , 也。「 大法炬陀羅 切眾生受異苦 莫過自身;今視眾 濟負荷」之義 切樂具盡皆與之,乃至令 濟 成 者 尼經》 珍寶 辨 ,悉是 佛道 ° 渡 唯有 佛言 生 也 度 如 , 名到彼 來一人 如同自 一 子 成 : 「菩 者 也

」表大士普度 悉令一 切眾生證入無餘涅槃而後已

### 己四、德慧齊佛

#### 經 悉 獲 諸佛無量功 德 0 智 慧聖明。 不 可 思 議

0

度論 嚴 故 法 能 擬  $\pm$ 日 思擬 一咸得 位 議 不 照 正 解 曰 : 一 可 了 也。 齊 0 又不 思 通達 果位 議 如來之智慧莊 悉獲諸 又肇 0 其形容,故云不 小 可 , ,乃從果向因之大菩薩 乘法中 '思議 一公日 切語言 名之為聖 佛無量 有二 : 嚴 無不可思議事 , 功德 種 不 智慧,體 0 (《淨影》 菩薩 : 能 可思議 , 表 智 之權 者理 達, 1慧聖 。 — 故 聖明 與 空 , 智與實智 , 一明不一 咸得. 唯 肇公之意為 曰 , 、甄解》 大乘法中有之,如六十小劫說 非 不 , 可思議」。以上二句 用 惑 可 如來之福 情 議 , 0 所生之靈 無事 ` 所測 0 非語言 · 智慧是本體 合對》 不照謂之聖 德莊嚴 ° 者神 分別之所 明 諸家 照用 0 奇 , 智慧聖明 , , , 0 , 菩薩 表 眾 聖 皆 非 能 諸 生 明 同 淺 知 大士 是 識 此 凡 權 , 《法華經》 故其形 所 情 妙 實 說 不可 具足 絕不 量 用 靈 思議 照 又 其 能 福 , 謂 切 明明 智二 不可 容 解 智 事 如 無

戊三、總結

經 如是等諸大菩薩。 無量無邊。 時來集 0

涅槃故,同德同心,一時來會。《淨影疏》曰:「為法心同,故來一時。 為聽聞讚揚淨宗妙法故,為廣宏普賢願王故,為普度十方三世一切有情 解 「如是等諸大菩薩,無量無邊,一時來集」。總結以上德遵普賢之諸大菩薩 ,往生淨土究竟

丁三、餘四眾 6四 戊一、比丘尼眾

經 又有比丘尼五百人。

戊二、清信士眾

德遵普賢第二

### 經 清信士七千人

解「清信士」即優婆塞。

### 戊三、清信女眾

### 經 清信女五百人。

解「清信女」即優婆夷。

### 戊四、諸天大眾

#### 經 欲界天。色界天。 諸天梵眾。 悉共大會 0

並天龍八部一切大眾, 解 以上經文,獨見 聞佛所說,皆大歡喜。」 《漢譯》。 《魏譯》 則僅有菩薩與比丘眾 均廣於《魏譯》(以上通序終。) 0 《宋譯》 經末日

三五〇

# 乙二、發起序 (別序)分三

疑 , 演出一 解 下 部廣大 品為別序 圓 ,亦為發起序。序中如來現瑞放 滿 簡 易 ` 直捷 ` 方便 ` 究竟 ` 光 第 , 阿 希有 難喜悅請問 , 難逢法寶 , 世尊 • <u>~</u> (佛說大 正答所

# ◎ 大教緣起第三

乘無量壽莊嚴清

淨平等覺經》

0

丙一、光瑞發起

經 爾 時世尊 0 威光赫 奕 0 如 融金聚 0 又 如明 鏡 0 影 暢 表 裏 0 現 大

# 光明。數千百變。

生希有想, 解 釋尊將欲演說無上殊勝淨 生難遭 想 , 依教奉行, 土法門, 求生淨土 故 現瑞放光,以興 按圓頓諸經 , 具說本師釋尊放光之相。 起阿難之問端 , 並令聞者 今

註

之, 體 者阿 中 明 經 注 乃 面 光 亦 寶刹: 色圓滿 唯文字稍簡 爾 難 然 經家多謂 曜 乎?今佛 0 , 巍 莊 唐譯》云: 即從座起 漢譯》 嚴 巍 ,寶剎 本 重 , 師說 面目 , 明 餘譯 顯光中 莊 日 , 乃 爾 ; 更正 光精 此經 嚴 : \_ 。」五譯合參,便知漢吳兩譯最詳 則語而未詳 威光赫奕 衣服 時 於時 現剎之義 ,數百千色,上下明徹 我未曾見至真等正 , 未 ,稽首 佛坐,思念正 曾放光 , ,可補古譯之不足 。《魏譯》 如融金聚,又如明鏡 佛足 ,蓋未詳考漢吳古譯之故 0 道 前白佛言:今佛 覺 中,兩度云「光顏巍巍」 0 , 面有九色光 ,好乃如是 光明威 。由是亦可 神, , 凝照光輝 餘譯 0 面目光色, , 數千 有 我侍佛 如今日 乃其簡 耳 見會集諸譯之必要。又 苩 以 。」《宋譯》云: 變 , 略 來 何 。」《吳譯》同 0 光甚 又云「威神光 以 。 唯 , 未 時 大明 時 曾見佛身 《宋譯》 更 變 賢 !

慧之相 是 物謂之 世 外 使 間 物畏 世尊」 明 極尊 , 赫 即 ,目之為 者 放 指釋迦牟尼佛 故 光照耀之義 稱 世尊 明也。 威 0 內 \_ 難 。《淨影疏》 0 威 光 奕」者,盛也。 測 加有 度 者 , , 二用:一 稱之為神。」「光」 有 威可畏謂之威 曰 : 一 者破闇 故知「威光赫奕」 佛具眾德,為世 ,二者表法 此 者 指 威 光明 神 表佛所放之光 尊 0 因 0 也 重 佛 0 , 勝鬘寶窟》 之光明 自瑩謂 故 號 世尊 雄猛有 正 是智 日 照 佛 :

威 明 耀 盛 大 0 此 下 以熔金喻之, 金 色光 耀 , 熔金 彌 甚 0 喻 佛 光明 , 如 熔金聚集 , 故

「如融金聚」。

光 勝 巍 徹 外 為 顏 照 更 顯 影 中 映 影 , , 佛 裏 名 徹 裏 故 照 如 影 光 為 又 現 云 , 0 巍 明 如 現 法 大 喻 佛 表 影 0 巍 漢 寶 中 明 華 身 故 光 如 裏 表 重 吳 鏡 剎 如是 明 明 知 經 0 0 明, 影 莊 兩 淨 即 序 , 譯 影 (魏譯 現 品》 數千 嚴 之 同 , 相 暢 + 中 皆 鏡 光 淨 佛 方寶 表 **>** 0 顯 , 影 身 日 百 明 其猶 佛 中之一 裏 外 流》 由 , 變 剎 光 影 ·照所放· 光明 鏡 珠 0 , 暢 眉 放 日 影 寶 如 數百千色」, 表裏」 威 光 指 間 外 大圓 者 鏡 佛 外照 芝 神 白 舒 中 , 毫 於 光 表 鏡 0 光影 寶鏡 之義 , 外 光 會上 光 , , , 能 謂 外 照之 顯 大 現森 也 , 之 照 亦 光 放 0 曜 映 0 應 普 《宋譯》 大 光 佛 , 名 數千百 暢 現 羅 影表 同 照 光 身 顯 + 萬相 者 為 此 明 影 0 , 方 , 名 影 |變 , 乎 為 通 0 0 咸 影 暢 故 瞬 表 ! 如 達 表 所 表 • 知 息 在 , 彻 面色 《甄 放 佛之威 裏 萬 外 鏡 上 0 照 光 現 變 0 內 解》 光甚 說 海 圓 之光 明 大 , IE , 東 滿 按 亦 光 光 光 所 顯 大 , 憬 , 還 明 **F**. 明 色 明 , 同 釋 興 寶剎 參 照 明 曜 華 兩 所 曰 廣 鏡 說 顯 即 迴 放 嚴 : , 莊 光還 大 彼 內 則 鏡 **>** , 嚴 之 上 自 佛 境 光 內 鏡 謂 下 無 然 界 顏 身 曜 光 大 巍 則 之 外 明 內 巍

勝 比 者 , 0 同 至 表佛光自然交參 於 — 數千 百 |變| 迴轉,光色變化 , 則 同 於本經 《壽樂無極品》 ,愈變愈勝 , 無有窮 中之「自然光色參迴 極 , 轉變最

丙二、阿難啟請 分二 丁一、見瑞希有

經 巍 尊 0 者 寶刹莊嚴。 阿 難 0 即 自思惟 從昔以來。 。 今 日 所未曾 世 尊 見 0 0 色 身 喜 I 得 瞻 諸 根 仰 悅 0 生希有心 豫 清 淨 光顏 0

持我法 號 初 之法身大士。 藐三菩提心 集法 禪宗二 祖 蓮 解 金 華 , 亦護 「尊者」 生大 祖 剛 0 《法華經》 將 士 阿難常樂多聞 , ` 阿 此 傳授· 來諸 , 難 從阿 又顯 , 密 佛 即自 法藏 難 阿難之本 乘 中佛告菩薩曰:「我與阿 受釋尊 ` 思惟」 承 , , 傳 教 我常勤精 預囑 大教之關 化成就菩薩 0 蓋金剛 尊者 傳付之密法 進。是故 阿難乃本經之當機 鍵 即 佛 眾 人 也 物 。 \_\_\_ 難等 我已 0 0 0 故 又 若論其迹 )得阿! 知阿 蓮 ,於空王 胎 華 難護持佛法是其本願 藏界曼陀羅 生大士 耨多羅 0 , 若論: 佛所 則為 |應化| 三藐三 集 其 , (結經: 因 本 同 鈔三》 一菩提 緣 時 , 實 經 藏 發 亦 呵 日 ` , 從果 傳 而 耨 曰 , 多羅 現 阳 : 佛 阳 則示 向 難 密 心 難 教 密 印 護 大

現 為 佛 侍 者 , 續 佛 慧命 , 繼 往 開 來 0 故於 本 經當 機 , 乃 能 善自 思維 , 發 此 妙 間

影 綜 故 豫 ? H 引 不 自 者 如 喜有 水 證 為 色身 性 , 喜 中 世 清 , 法之所 經 樂 月 澈 諸 義 文釋為 也 根 光 何 : 0 , 染污 (<del>\_</del>) 明 悅 以  $\neg$ 故? 清 豫 圓 : 當 故 彌 滿 淨 清 陀佛 時 如來 占者 0 淨 , 乃至 淨若 世尊  $\overline{\phantom{a}}$ 久 所 , 0 成行 無形 如來 已 , 遠 嘉 眼 諸 祥疏》 德 身者 等 離 , 根 和 <u>Fi.</u> \_\_ 可 \_\_ 切 指 根 慶 悅 , 色相 歡 如 煩 日 , , 故 惱諸 喜 淨 光 同 喜 身之眼 鏡 現 , 清 中 喜容 顯 垢 0 二念眾生得益時 也 淨 微妙之像 穢 故 莊 , ` 心 耳 嚴 0 0 又 中 如 0 ` 又佛 安 鼻 來 , 樂 寶積 如 身 者 舌 何 淨 , 妙 至 故 經 水 , • 身等 喜? 相 中 出 **>** , 故 崩 日 清 過 喜 澈 滿 世 五. 《淨 之月 間 根 , 影 如 如 0 0 鏡 疏 何 來 中 悅 以 身

顏 也 有 光 總 光 表 故 顏 佛之德 云 巍 巍 光顏 容 0 0 , \_ 光 顯 巍巍」 曜 者 光 明 , 者 光 , 招 明 , 於 高 0 \_ 大尊勝 切 顏 之貌 者 , 容顏 0 嘉 0 ?祥疏》 無 量 壽 日 經箋 巍巍 註》 言德盛 日 佛之

顯

映 也 現 故 方 寶 佛 剎 知 土 剎 莊 之莊 即 嚴 佛 土 嚴 0 集 寶 ` 佛國之義 剎 自 0 宋 譯 剎 者 下 **>** \_\_ 0 上 《宋譯》 , 有 法華 — 面 續云: 文句記二》 色 圓 滿 如是功德 四 曰 : 字 0 \_ 表 此云 佛 , 得 面 未 田 容 曾 所 即 放 有 妙 0 佛 光 蓋 所 明 王 中 昭 土

示十 日 所未曾見。喜得瞻仰 幸能瞻視欽仰, 方,佛將開演第 見此 , 生希有心 希有之法 光明,心中歡喜 。 \_\_\_ , 故 此表阿難雖久侍佛側 現是前所未見之瑞 ,乃起希有難遭之想 。故本經中續曰:「 , 但 如斯瑞像 ,前所未見。今 從昔以來,

禮讚陳辭 分三 戊一 、禮敬

#### 經 即從座起 0 偏袒右肩 0 長跪合掌

極 表敬禮,表一心專注 解 長跪」 於是 阿難從座而起, 者 雙膝 著地 ,恭敬之儀 。「合掌」者,合左右兩掌之十指,故又名合十 袈裟被體 , 袒露, 右肩 ,此名「偏袒右肩」,乃比丘致敬之 。印度以合

戊二 陳辭 分 二 己一 、最勝奇 特

掌

經 而白佛言 0 世尊今日入大寂定。 住奇特法 0 住諸佛所住導師之

# 行。最勝之道。

解「白」 者 , 表白也。 阿難長跪合掌,向佛陳說,敬發所問

定。 念佛三昧。」故知大寂定,通說即為佛之禪定,名大涅槃。若按今經,則指念佛三 念佛三昧稱寶王三 甄解》云:「普等三昧及大寂定,並是念佛三昧異名也。……今佛為說念佛法門,住 《涅槃經卅》曰:「我於此間娑羅雙樹,入大寂定。大寂定者,名大涅槃。」又 「入大寂定」 離一 昧,為三昧中王。今日世尊開演淨土法門,故入念佛寶王三昧 切散動,究竟寂靜,謂之大寂。「大寂定」 者,如來所入之禪 昧

品》 品 華 如來正覺果海 合贊》曰:「 周 ,一切眾生身中有 滿 龍 住奇特法」。《淨影疏》曰:「 世界 女成 佛 ,名為奇特。奇特之極, 此蓮華,欲言是依,則華外無佛正覺;欲言是正 濟凡秘術,今日將說 , 特則特矣 正覺智 , 特 而 0 嘆之云奇哉 非奇 , 佛所得法,超出餘人 故曰住奇特。」又《甄解》曰:「 0 至下「華光出佛」之文彰矣 唯此一法, !奇則奇 矣 , 最奇最特 奇而: ,在世所無,故云奇特。」 非特 。何者?經說: ,則說言百千億葉。欲 。 且 0 又如 如 奇特法 《華嚴 《法 眾 華 者 提 性起 寶 蓮 婆

之 伴 奇 茲 經 光 法 故 如 量 功 略 是 中 句 圓 如 中 云 華 釋之 來 說 依 既是 大 奇 名 大 則 出 眾 嚴 常 果 花 號 欲 ιĹ 則 而 三十六百 , 生 經》 情 最 德之成就 有 非 則 外 不 0 奇 奇 本 特 如 是 如 無法 是 而 云 奇 伴 百 論 來 來 來 果 , 0 又是最 是 千 千 特 果 果  $\overline{\phantom{a}}$ , , 佛 法 則 池 德 特 億 億 上 唯 若 , 切眾 故 葉 佛 中 , 人 華 唯 功 是 , , 說 是 蓮花 不 德 不 • 特 **>** 稱 \_\_ 如 是 是因 中龍 人 生 ; 欲 , 可 為 可 如 來正 主 0 明 下 有 身 奇 稱 來 見 , , 言 應是 明 依 分 女 中 特 佛 正 , 覺 則能 說是花 欲言是果 從 經 成 有 不 覺 是 , 0 果 花 中 個 最 依 佛 正 可 0 含 極樂之依 一覺智 個 , 說 現 報 極 欲言是 , 十方三 八歲 則 葉 寶 現 奇 , 不 , 0 故 若 成 特 + 蓮 , , 之龍 然此花 說 , \_\_ 方 而 佛 可 云 , , 正主伴一 世 花 是 光品》 故 此 忠議 法 如 所 非 無量 佛 依 龍 女 實 經 生 外 , 是十 中 之法 則 妙華 身 無佛 甚 , 女 , 慧 但 從 成 能 . 奇 此 , 切一 , 方世界 立 故 依 佛 華 中 0 , , , 含 欲言 故 但 強名 不 正 並 即 光 出 切 攝 花 能 眾 出 不 ` 不 成 無 , 說 能 名 生 為奇 是主 因 所生之物 出三十六 佛 佛」之文 量 唯 切 說是依 是正 果 奇 皆 法 , 是 , 確 特 具 , ` 0 阿 其 主 唯 法 欲 則 , 極 0 伴 彌 若 百 此 則 言 伴 特 能 , 0 , 0 陀 若 甚 是 含 不 說 千 經 殊 非 則 ` 如 多 億光 中 無量 十方三 待 是 說 特 彰 上 , 來自心 -之淨 行 是 多等說 但 殊 義 大 明 若 人 正 , 特 現 矣 甚 , 宗 則 世 言 果 但 報 象 ! 深 而 所 覺 且 此 明 非 亦 無

議之法 號 現  $\equiv$ 欲 0 種 說是一法 亦不可安名,只是勉強名之為「奇特法」 莊 嚴 ,入一法句。所以說此乃奇中之奇 , 但一 花 中有無量光, 其中出生 , 無量法;若說是無量 。今日世尊 特中之特, 不可稱 欲宣彌陀弘願 不 , 則 ·可說 二乘 只是一句名 、 不 , 可 思

,住於彌陀之所住,佛佛相念。故曰:「住奇特法」

切經 他教時 果覺 解》 諸佛皆住 會疏 涅槃常果 日 乃佛境界 ≫ ⊟ : 住諸佛所住導師之行 此念佛 各住三 住佛所住者 , 佛所住 乘法 , ,故住於諸佛自之所住 諸佛同住。今日世雄(指釋尊), 故云佛所住。今佛為說念佛法門,住念佛三昧。」《甄解》 ,今住佛隨自所住 ,不 (非) 二乘菩薩所能 ,住普等三昧 、最勝之道」 。普等三昧及大寂定 , ,故云住佛所住 而流出此殊勝妙法 。 — 佛所住」者, 及 ,唯佛與佛住之。」又「 住彼所住 。」後說甚好 ,並是念佛三昧異名也。三世 ,以為眾生之因心 , 住大涅槃 《淨 影疏》 , 今佛 ,能起化 日 佛說三 所說 :「住佛住 。 又 ,是佛 用 乘隨 甄 更

示 其正 道故 導 師 者 , 華首經》曰:「能為人說無生死道 指 引導他 人入於佛 道者。《 十住斷結經》 , 故名導師 日 • 。 \_\_\_ 號 ※導師 佛報恩經》 者 , 令 眾 生類 日

於彌 故 當念佛 義 中 道 即 淨 彌 無 大 。 又 導 陀之所住 陀 有 0 又一 時 世尊 師 倫 ( 淨影 甄 , 疋。 者 心作 最勝 解》 甄 , , 以本 疏 解》 , 以 之兩 行 心 道 正 **>** 是 者 彌陀之所行 願引 甄 日 日 路 解脫德 說 , : 解 : — 示 當 下 攝 , **\** 涅 導師? 互為 Ŧ. 日 無 燥 即 乘。」故今本師演說本經 , ~ : 上菩提 徑 是 行 表 , 念彌陀之所念, , 者 裏 涅槃經》云: , 最勝道者,念佛往生 使 即 , 0 得 ,是最勝道 即彌 無上上 因念佛即 無為常樂故。」 陀世尊平等引接無所遺故 一解 脫 無上上最勝之道 -。」又《會疏》 無上上 故云住諸佛所住最勝之道 時 也 。今日釋尊將演 , 正 , 真 (無為指無為 道。於 是住彌陀之所 解 , 脫 釋曰 往生 一切方 0 <u>\_</u> 0 : 法 必證涅槃 故 彌陀之妙法 又一 無上 便 , 常 行 中 於 也 大導 上 樂指常 , \_\_\_ 0 切世 無上 也 即 最 師 樂我 出 故 勝之 者 又 最 最 正 世 勝 勝

口二、念佛功德

耶 去 何故威神顯耀 來現 在 佛佛相 0 念 光瑞殊妙乃爾 為 念 過 去 未 來 諸佛耶 0 為 念現在他方諸佛

是故 測 念佛 今日 佛等 諸 妙」 得無今佛亦念諸 不是念佛者 法 節 度 佛 皆有 也 是念佛三昧 世尊現希有之光明 , , 《合贊》 舉三 但 表所現色相 未 顯 化眾生之念 ,何故 世佛相念 耀 知所念何 稱為 者 佛?然今超過諸 , 今日佛之 導師之行 光 , , 光顏巍巍 佛 超過諸 麗 , 以推度今佛所念 光光相照,又智智相照 , 0 也 故 顯 問 佛也 難睹之瑞相 佛光中 ,最勝之道 威神 日 , : 威神 佛 0 呵 顯 , 映現莊嚴之十方寶剎 現此奇 為念過去未來諸 難測 耀 難 。 \_\_\_ 因 0 , , 光瑞 蓋以三世 現睹光瑞 故知世尊必入大寂之定 , 相 又 放光現瑞 殊妙乃爾」 ,有何故耶?」 《合贊》 , 故云相念 如來佛佛相念 , 前 佛耶 , 曰 殊勝絕妙 所未見, , 也。 : 0 ?為念 妙顯 威 經云 我 者 以三 <u>~</u> 《華嚴》 現在他方諸 , ,住奇特之法 歡喜慶幸。 , , 故推計 甄 勇 十方寶剎映 威神 解》 猛 世諸佛相念 也 :釋尊· 不可思議之玄 曰 : 顯 復自 神者 耀 佛耶?」若 今時 現 ,光瑞: 去來 此 思維 光 , 不可 必正 定此 類 中 殊 知 現

#### 戊三 請說

門

所

現光瑞

殊妙絕倫

#### 經 願為宣說

解 故請佛宣說

讚請許說 分 四 丁一、成佛機熟 分三 戊一、 佛讚問義

經 於是世尊。告阿難言。 善哉善哉 0 汝為哀愍利樂諸眾生故

故佛讚之。《甄解》謂「所問稱可佛心故。」以下即如來自釋其讚歎之故。 體幽玄故曰微 也 利樂諸眾生故 問如是微妙之義。 曰:「善哉善哉,再言之者,喜之至也。」 佛讚 解 右段為本師答問之語。「善」者 阿難汝今願拔一 ,絕思議故曰妙。蓋以法之本體幽深玄妙,非語言分別之所能知 ,能問如是微妙之義」。 切眾生苦,與一切眾生樂,乃能問如是之義 「哀愍」,悲心拔苦也,「 好也。「善哉」, 淨影師謂阿難所問「 稱讚之辭也。 稱機、當法 利樂」 。「微妙」 、 合 時 」 《智度論 慈心 汝為 故名曰 者 與樂 哀愍 , 法 能

# 戊二、喻問超勝

經 人民。蜎飛蠕動之類。功德百千萬倍 汝今斯問 0 勝於供養一天下阿羅漢 0 0 辟 支佛 布 施累劫 諸 天

之 蟲 歲 倍 洲 養 0 三西牛貨洲。四北鬱單洲 來 劫者 大洲之阿羅漢 ,「四天下」者,即住於須彌山四方之四大洲:一 解 蠕動」者, 以細: 「汝今斯問」 , 梵語劫簸之略,譯為長時。 軟衣拂 無足而行也,指爬行之蟲也 、辟支佛, ,拭此大石盡 。此句以下直至段末, 與多劫布施諸天人民,及「蜎飛蠕動」之蟲 。故知一天下即一大洲 , 而 劫未盡 《智度論》 皆表阿 「蜎」者小蟲,「 云:「四十里石山 難 0 佛言 此問功德。「一天下」乃四 南瞻部洲 , 阿難此問之功德 (即地球) ,有長 蜎飛」,能飛之小 壽 類 。二東勝神 人,每百 ,百千萬 ,勝於供 天下

# 戊三、徵釋所以 分二 己一、

經何以故。

解|阿難之問,何以有如是功德?

#### 口二、釋

### 經 當來諸天人民。一 切含靈。 皆因汝問而得度脫故 0

共指 之。 者 」蓋因此問 即眾生也。《漢譯》 解 一乘了 蓋以「當來諸天人民,一切含靈,皆因汝問 義 而引出,凡聖齊收,利鈍 , 萬善同 曰:「阿難,今諸天帝王人民 歸 ,不可思議 ,淨土法門。當來一切眾生, 悉被,横超三界, 而得 , 度脱故。」含靈指 及蜎 逕登四土 飛蠕動之類 諸佛同讚 皆以此法而得度 , 汝皆 (含有) , 經論 靈性 度脫

脫

故佛讚其功德

# 丁二、稱佛本懷 分三 戊一、大悲出世

## 阿 難 0 如來以無盡大悲。矜哀三界。所以出興於 世

世。 窮盡 此正 大悲水饒益眾生,則能成就諸佛菩薩智慧華果。」「 「三界」者,欲界、色界、無色界也。佛為悲憫三界之一切眾生,「 」釋尊所為之大事因緣 表明如來出現世間之本懷。《法華經》曰:「諸佛世尊唯以一大事因緣故 解 「無盡大悲」。《普賢行願品》曰:「諸 如來以無有窮盡之大悲心,「矜哀三界」。「矜哀」者 ,即宣說彌陀願力,普度眾生也 佛如來以大悲心 無盡」者,即 「, 憐 而為體故。」又「以 《行願品》 所以出興於世」 恤也, 中 憐 ,出現於 憫 \_ 無有 也

## **戊二、真實利生**

#### 經 光闡道教 0 欲拯群萌 0 惠以真實之利

解 光闡道教 , 欲拯群萌」 。「光」者,明也, 大也, 廣也。 闡 者 開 也。

大教緣起第三

出 利 者令度 此 頓 即 道 指 興 各 教 道 字 於 稱 群 教 0 世 謂 所 生 , , 指 未安者令安 通 官 即 如 0 欲說 廣宣 上下 來 諸 正 , 欲 隨緣 道 如 ·願眾 來 如 實 彌 , 含 二 皆蒙度 以 來 教 陀 大悲 生入 經法 願 0 , 義 即 力 7 脫 為體 之義 諸 彌 光 : , 惠救 陀 闡 佛之 0 謂 海 道 故 , 0 \_ 萬眾 故 教 云 欲救 教 -拯 欲 化 <u></u> 0  $\neg$ 皆 生 拯 拯 \_\_ 0 点 之 總指 切眾 者 群 群 , 將為 甄 萌 萌 , 解》 生 救 世 (原文) ᆸ <u></u> 尊一 本 也 , 0 0 懷 則於 諸 故 , 故 又曰 代 如 日 助 也 上 來 也 時 教 說 以 : 欲 0 故通 大 拯 , , 八萬 悲 結歸後義 萌 群  $\neg$ 上文 為體 欲 萌 者 四千 ᆸ 0 0 指 , 0 欲 芽 日 釋 法 : 謂 願 迦大 門。 會 也 疏 欲 0 原文) 悲 諸佛之所以 **>** 故  $\neg$ 惠真 所 群 知 日 願 : 萌 — 實之 未 光闡 度 然 漸

佛 師 智名號 甄 意 <sup>2</sup>六 以 解 , 指 彌 要》 惠 **>** 讚 陀 以真實之利 彌 0 善導 日 本 日 陀 願 誓 • 所謂: 為 願 真 真 此 為 實利 。 。 一 實利 今家 法藏因中所成真實 真實之利 者 , 〇日人 惠」 則 , 指 可 0 者 此 以 稱善導 大師偈云:「 名 八 惠施 號 萬 大師! 四 , , 故言 千 也 即 是佛 法門 為今家) , 本願真實 亦恩賜之義 如來 為光 智 也 所 獨 闡 以 步 道 0 興 妙 教 開之則真實五願, 0 出 甄 釋 , 世 其 義 解》 真 , , 他 實之利 唯 又云 人 明 說 所 矣 彌 : 未 。 \_\_\_ 者 談 陀 合之一句名 今真實 本 又 彻 , 按善 願 <u>~</u> 甄 順 海 者 解 此 導 祖 大

嚴》 指 華》 即 威 號 十九願望廿願 而 無上 世 《魏譯》 等 ), 法 故 <u></u> 《法華》假也 假 知 涅槃妙果。」又 也。以小 此真實通教 文曰 二十願真 實大真 (《魏譯》文曰:『 : 0 乘望權 而權大假也。 -何以故?《 、行 (而十九願假也。以二十願望十八願(十念必生願),二十假而第 發菩提心 大乘, 、甄解》 ` 信 ` , 《華嚴》 權大乘真而 日 : 一 證 以 修諸 聞我名號,繫念我國 0 《華嚴》 應知 功德,至心發願 真實之利對權假 《法華》 7 、《法華》 之利 小乘假也。 以往生為經益,彼猶 者 ,名號之大利。其大利之所究竟 ,欲生我國 等實大乘 方便 , 以權大望實大(《 植眾 。故以世法望小乘, 徳本 , 。 \_\_\_\_\_ , 望彌陀十 至心 不出十九願故 <u>)</u>十 華嚴 回向 九願 九真而 , **>** 小 欲生我 十九 乘真 0 以 華 法

益論 滅 別 海 後 時 意 六字洪名 夫 彼假 此 圓 , 人 .頓 法故 機劣故 此真 至 , 為 極 • 0 , 圓 莫過 何故? 0 今信 中之圓 切凡聖行無別故 於《華嚴》 不疑者 彼說速疾成佛道,不見速疾成 、頓中之頓 ,十即十生,往生不退至 與《法華》,今貶之為權假 ,利益真者莫過斯。」 、真中之真者 何耶 佛人 菩提故 其意為: ? , 故自 《甄解》 , 而獨 , 1成別 初 若論法體 生處即菩提 答曰 時意趣 讚本經之一 :「今就利 法 諸經皆 體 在世 乘願 非

八真也。今真實中之真實

,圓頓中之圓頓也。」

不須待 道 + 生 但 但今論 疏鈔》 萬 不 至別時 修 見依法修 利益 萬 , 但 去 , , 則餘 齊諸聖於片言」。故云,真實之利無有 修行者根劣 持當世成佛之人。 故勝 經 餘 假 經 而 0 唯 ,故不能速疾成佛 且一往生必證菩提 此 法 故僅 為真 成 。何以故 為 別時 0 。 (<u></u>) ? 因 唯 (指後時) 此 法 淨宗 《法華》 滅唯 過於此法者 此經度生 乘 成佛之因 等 , 願 海 雖 , 六字洪名 說 0  $(\equiv)$ 就 有 凡 法體 速疾 聖念 論 成佛之 , 佛齊 十 , 本 即

之所 生 相 法 句 身 故 能 也 流 故 ° 又本經能 讚 現 (要解) 法句 所 極 0 讚 樂依 如 者 惠真實之利 , <u>~</u> 云 : 往 無非 正 , 謂 生論》 者 實 清 , 真 能 淨 相正印之所印也。」 說 句 者 實智慧之流 曰 : 所 0 , 緣由 說 清 三 淨句 , 能 種 經中開化皆是真實之際 度所 現 者 指 **,** , 謂 佛土、 度 切真 可見入 真 , 能 (實智 佛 信 實 此門中, 慧無為 所信 ` , 故能 菩薩 , 能 法 惠以真實之利 , 成就 極樂: 身故 願 所 皆入實相 妙土 願 。 \_\_\_ 願心 , 能 真實之際者 莊 正 是 嚴 持 無為 彌 所 , 略說 故所 持 陀 住 法 能 入一 惠真實 身 真 即 生所 實 無 法 實 為 慧

# 戊三、希有難值

莫過於此

也

#### 經 難 值 難 見 0 如 優 曇花 0 希有出現 0 汝今所問 0 多所 饒益 0

有難 本懷 曜 華 甘 故云難值 經 若金 逢 無 解 花而 顯 日 , 於有佛世方始 華 彌陀之宏願 難值難日 佛身 生者 結子 數千 難賭 , 見, 世乃 亦有花 萬 劫 , 如優曇花希有出現」 有佛 故言難見。」 出 , 乃將此真實之法和盤托出 現 時 而 時 。 \_\_ , 故 難值 乃 出 又 以喻佛之真實教法 0 0 《文殊現寶藏經》 《般涅槃經》 優曇花 群生見華 0 **,** 值者, ; 謂曰· 譯靈瑞花 曰:「有尊樹王 ,普利群生 難值 遇 日 : 如 來將出 也 難 遇 0 無佛世有實無華 此葉似 0 (會疏) 0 今因 故讚阿 \_\_ ,名優曇缽 據 梨 **>** 阿難之 上諸 日 , 難曰 果 : \_ 間 大 經 如 : 佛法 可 , 知 拳 開 「汝今所 , 又 釋尊之 此 有 難 花 其 實 聞 出 味 無

丁三、法報德用 分三 戊一、覺智難量(般若德)

問

多所

競益

經 阿 難 當 知 0 如來正覺 0 其智難量 0 無有障 礙 0

大教緣起第三

謂 真智妙 於勝 當 影 昧 故 正 覺 釋迦 疏 前 日 發勝: 妙真智 現瑞 故 解 難 如 絕 日 , 正 來 量 妙之智 之應 此 , 覺 照窮 正 應 , 者 照 如 身 0 覺 身 , 慧 因 了 即 法 來 佛 , 證 真如 乃 本 界 佛 正 , , 悟一 故 覺 地身 極證 乘 實 , 彌陀 非 , , 即 切諸法之真正 總舉佛智 並能 也 其智難 下 涅槃甚 法 ·情所測 0 身(本地身) 如之乘 其 通 ·達 智難 深法 量 0 0 \_ 切諸法 而 性 量 0 一覺智 又 因 來 故 可 , …… 念佛 莧 此 成正 , 如 , 甄 非 , 來 即 無有 地上 覺 解》 嘉 如來正覺」 0 如來之實 祥 , 阻礙 故 及等覺諸大士  $\equiv$ 曰 : 疏 如彌: 味 與 **>** 彌 為 日 , 陀住 智 故 陀同 所住 四 如 : 字 來正 0  $\Box$ 於 故 如 , , 念佛三 全 成 覺者 無有 真 住 來正 所 如 表 佛 此 覺其 佛智 障 能 發 日 , , - 礙 膀 昧 成 亦 乘 稱 妙 智 正 量 即 彌 0 此智 覺 由 測 同 智 陀 難 0 度 於 故 量 0 也 住 法 如 者 甚 如 0 此 身 來 深 《淨 蓋 由 明 成

戊二、德用圓融 (三德妙用)分三 己一、念劫圓融

#### 經 能 於念 頃 0 住無量 一億劫 0 身 及 諸 根 0 無 有 増減 0

解 能於念頃 , 住 無量 億 劫 0 身及諸 根 , 無有 增 減 0 上 四四 一句見 《唐譯 顯

德。 嚴》 劫 是毘盧 本 念 身及諸 地 , 事事 盡 法 知一 。 我 力常算數 身之德。 無礙法界十玄門中之「十世隔法異成門」 根 念即 土 , 應身教主 無有增減 無量劫 ,亦復不能知 住無量億 。」延促同時,正與今經 \_\_ , , 劫 亦即是法身 表佛身殊妙 ,表佛壽 ,世尊之壽量。」今經云能於一 無量壽 命無量 0 由於住本地法身,示現之應身即具圓 佛 0 一味。足證今經無異 《最勝王經壽量品》 釋迦 。 如 與 《晉譯華嚴》 毘盧 念 彌 , 住 陀 不一不異 無量 偈曰:「 日 華 : 巖 劫 **\** 知 , 此即 若 無量 0 , 下云 滿報身 釋尊即 人 住億 劫是 華

二二、徵

經 所以者何。

己三、釋

經 如來定慧。究暢無極。

大教緣起第三

經義 學 解 (會疏) ,佛之禪定智慧 如 來定慧 曰 : 究謂 , 究暢 究竟通暢 究竟 無 極 0 暢謂 0 定者 通暢 切在因位之大士所能得 0 , 簡 禪 異 定 0 即不 慧者 同 智慧 因位所得 。戒定 , 慧, 故 日 [無極 稱 為 0 無 故 漏

於法自在 (解脫德)

為

,

,

非

# 於一 切法。而得最勝自在故

繋縛 諸 在 在 自 示現受生 業 在 菩 菩薩智 解 : (一)命自 , 通 應 薩 達無礙 時 能 於一切法 慧方便 無障 以無量 示 現 在 無礙 , ,謂之自在。又不謀而運,一 , 受諸 珍 , 菩薩得長壽慧命 , 寶 調 也 而得最勝自在故」( 伏自心 果報 0 , (六) 種 解自在 種 , 無障 資 ,能入無量之大三昧 具 無 , , 菩薩 嚴飾 礙 經無量 也 勝解成就 0 田受生 切世界 阿僧 最勝」二字 切無礙 祇 自 , ,能示現種 , 劫 清淨 遊戲 在 ,謂之自 住持世間 , , 自 菩薩 無礙 神通 種色身 隨其心 在 也 , 《唐譯》)。 而 0 無有 無障 如 四(四) 念 業 , 《華嚴經》 演說妙法 障 自 礙 , 能 也。 礙 在 心離 也 於諸 , 菩薩  $(\equiv)$ 資 二心自 中之十 世 煩 悩之 具自 無 界 能 障 中 隨

華經》 力自 無 薩得大辯才 一念中 礙 在 也 0 菩薩 (七)願自 我為法王,於法自在」 能現如來之十力無畏 ,於諸法中 神通廣大 在。菩薩 , , 廣演說無邊法門 威力難量 隨願欲 , ,圓滿究竟 成等正覺 ,於諸剎中, , 於世界中 , , 無障 無障 《華嚴》之十自在 應時 ,示現變化 無礙 無礙也。 出現,成等正覺, 也。 今云「 (+) 智自在 ,無障 , 故云「最勝」 最勝自 無礙 。菩薩智慧 無障 也 在 (九) 無礙也。 , 法 應如 自 具足 在 (八) 神 0 於 法 菩

# 丁四、諦聽為說

### 經 阿難諦聽 0 善思念之。 吾當為汝分別解說

0

解 此下 世尊許說 , 並 敕令阿難諦聽(細心聽法) , 善自思維所聞義理 0 末云:

- 吾當為汝分別解說。 ]

## 以上別序竟。

解 別序又名發起序 ,蓋為發起全經正文 0 現因阿難啟問 , 世尊 允說 演此究竟方

大教緣起第三

定慧 是 真 說 能 法 便  $\mathcal{H}$ 希 重 育之 果 有 重 正 間 大 覺 究 當 是 導 難 此 뎨 信 由 最 , H. 世 逢 利 教 來 時 妙 師 暢 難 不 極 之行 我 . 尊 緣 義 可 歡 能 , 0 圓 見 切含 是 於 深 如 起 會 喜 0 , 及 頓 云 眾 優 之 凡 法 知 正 啟 , 最 0 經之序 自 此 曇 何 夫 靈 殊 表 間 故 殊 第 實 花 勝 阿 在 惠 勝 , , 於 勝 0 皆 之道 焉 為 予 四 難 , , 0 阿 發 淨 分 當 ? 世 重 以 正 本 可 . 難 起 土 ·是德遵 尊 切 表 , 以 來 則 此 , 0 之問 序 法 全 # 唯 佛 問 妙 但 所 凡 門 中 告 為 夫 說 間 切眾 法 此 賴 而 有 , 0 證信 愚 難信 彌 阿 得 普 法 希 , 深 兩 但 昧 真 生 陀 難 度 有 賢 此 要 入 以 之分 之法 實 脫 願 , 行 , 0 ` 0 義 證 此 本 第三 從 全 海 如 此 不 ° 乃 信 : 經 別 六 道 虚 來 果 賴 , 超 0 字 Ż 語 故 重 小本之宗 阳 向 心 , , 情 者 共 難之 證 必 洪 所 道 萬 曉 因之大 計 離 , 妄 名 以 信 是 勿 喻 破 阿 Ŧ. 見 眾 問 出 淨 佛 測 輕 , 0 難 重 , `菩薩 疑 生 興 土 則 佛 如 而 正 , 不 見 於 是 蕅 來 日 得 大 法 相 , 佛 第 可 益 聖 但 度 阿 世 門 世 念 0 思議 放 . 當 者 會 大師 脫 尊 智 如 難 所 , 希 ` 之 讚 中 來 而 仰 , , 以 世 有之光 指為 難 問 興 但 信 覺 故 只 歎 純 非 尊 信 當當 智 為 起 此 其 佛 , 0 之 放 之 問 無雜 是 他 信 難 讚 而 法 之 光 信 受 乃 量 欲 真 阿 啟 , 必 現 願 功 , 示 拯 大 難 喻 , 瑞 眾 是 持 必 如 群 德 演 者 示 神 以 , 名 住 證 生 滿 我 證 是 萌 故 說 通 難 奇 等 信 妙 本 思 阳 信 情 所 無 圓 , 特之 願 礙 法 惠 品 音 難 執 第 此 第 佛 以 名 佛 何 深 0

等幸 利 收 體 大師 用 可信 也 知 至 信 資 哉 亦 聞,此真無量劫來希有難逢之一日也。(序分竟) 遂令凡夫 ?《疏鈔》又曰:「 不 如是真實妙用,於一 願 糧 。本經之用 《疏鈔》中所開 妙用 可得而思議者 不可得而思議者,其唯 , 」。 「一向 缺一不可 , 其 頓 ,乃廣惠眾生以「真實之利」,故應信 唯本經 ,而信 同 專念」 補處。大哉 口便道者:「 , 其唯自性歟!」故知真實之際 歟!本經之宗為「發菩提心,一向專念」, 念頃,頓越三祇 澄濁 居 首 ,即是「持名」 而清 ,其要可 《佛說 妙用,不可思議 , 靈明洞 返背 阿彌陀經》 知。序分中先說此經之本,乃「真實之際」,故 徹 (三大阿僧祇劫),一 而向;越三祇於一念,齊諸 。 大小 ,湛寂常恆 歟 ! \_ ,即是本經之發心念佛 兩本,同一 ,即當人之自性也。何謂 ;非濁 。 何謂 「 《阿彌陀經》乃本經之小本,故 綱宗 非清 聲稱名,位齊諸聖。 真實之際」?正 0 ,無背 如是妙法 聖於片言 「發菩提心」 此即真實之利 無向 , <u>=</u> 。至哉 。大哉真 真實之 如 輩 蓮 圓 我 齊 攝 池 妙

(第一卷終)

|解||第二卷(從經中第四品至第十品)。

名 所發誓願圓滿成就 三根普被 本卷詳陳彌陀因地 ,萬類齊收 。如是內容,淨土三經,唯此獨備 , 見佛聞法 , 積功累德 ,初發大心 ,住真實慧,一向專志莊嚴妙土 , 五劫精勤 ?,結 ,故稱本經為淨土第一經也 得大願 0 0 於無量 乘願海 劫 , ,六字洪 積植德

甲二、正宗分(四品至四十二品)分二

### 貳、正宗分

生因 宗分。彌陀因行 淨宗妙法之綱宗也 解 娑婆穢土惡苦 經之正宗分,如人之身軀,心肺各臟皆備於是。本經以第四品至四十二品為正 ,法藏大願 , 極樂顯現證信等 極樂依正莊 , 嚴 皆攝於此 ,三輩往 。故不但為全經之主體, 生正 因 , 極樂菩薩 修持 實亦為一部 , 邊 地 疑 城

廣 於餘經 本經於極樂世 0 本卷內容 界教主 ,即彌陀因地發願 阿彌陀佛之因 [地修行 , 與大願圓滿之經過 殊勝誓願等等無邊妙法 。經中首云 行 過去無量不可 陳述詳 盡

地久證: 開 無為 議劫 思議 已非 藏 淨宗學人於此應 化 顯 法 凡夫 , 發起宏深誓 無 身 法身 精 數之劫 示真實之際 勤 , ` 古德多稱 真實智慧之所流 , 故 修習之妙果 。 此 生 此 願 淨 \_\_ , 表過去之時極為 乘 此 故 信 時 願 知 0 , 皆惠予眾生真實之利 今則以 彌 已是地 王 彌 現 感 陀因 、六字洪名 0 佛 \_\_\_\_ 上菩薩 此果 恩 地發心修行 久遠 皆超 蓋 覺 此 ` , , 0 極樂依 情 作 極樂依 如是 此時彌陀為 離 我 , 為 因心 則 見 0 故 正 正 彌 時 , 實難 此 及持名妙法 陀最初發心之時 種 , 此恩 法 種 世 皆是實質 門 莊 稱 饒王 此 嚴 計 不可思議 德 , , 相 甚 , , 但 遇 乃 匪 至 更 正 佛出家學道 印 . 言 應 彌 , \_\_ 更遠 之所 毛 陀 知 可 喻 彌 無 \_\_ 於 陀 盯 塵 量 0 再者 無數 發 此 , , 無 也 願之 , 法 非 彌 不 是故 名 皆是 時 彌 陀 可 思 法 陀 大

**乙一、正說因地**(四品至八品)分二

下第

四品

,

首

明法

藏

比丘

因

地學道發心之因緣

# ◎ 法藏因地第四

# 丙一、在家聞法 分三 丁一、生值佛世

御 文夫 「 在 王 佛 : 告 阿 如 。天人師。 來 難 0 0 應供 過 去無量不可 佛 。等正覺 0 世尊 0 思議 明行足 無 0 央 數 逝。 劫 世 有 間解 佛 出 0 世 無上士 0 名 世 間 調

及之劫 央數: 故云 劫 解 無量 , 名無央數劫 或阿僧 無 不可思議 央數: 祇 劫 劫 無央數劫」 , 0 0 亦名阿僧 劫之義 梵 語 阿 , 見上 僧 0 祇 祇 指過去之時 劫 , 前 品「布施累劫 翻 為 此 無央數 阿 僧祇劫 , 久遠 0 \_ 0 央 無 又復是無有限量 者 劫為 極 盡 極 長之時 也 0 無 間單 盡 , 製之: 非思議所能 位 劫 , 非算 , 稱 及 數 為 所 無

於 世, 以 世間 名為 世 世 是從涅槃三德釋佛名號 .間 間 所 .自在王」(自《唐譯》)。過去久遠,無量 「世間自在王」。 拘 配 礙 般 若 如一 , ¬ 自 佛 在 照 世間 Ь 是乃古佛別有之名號 即 0 古代一切從屬於王 解 相 脫 , 常 義 , ¬ 住自寂 王 <u></u> 是法 滅 , ,故以王喻法身德。一 不可 稱 , 身。三一 為 是 思議 別號 世 間 相即 0 無盡數之大 自 世 在義 間自 ,不縱不 I在者 又 劫 切皆從法 《甄 <del>.</del>横 時 , 常 名 解》 有 在 世 世 佛 9所 自 間 日 出 在 而 現

德 流 現 故 , 又 一 一世自 在王」 還歸 於法身 圓攝三 , |德,三即是一,一即是三,如「::」字三點,不縱不橫 故 王是法 身 通達 世間 屬 般若 德。於 世自在 是是 解 表 脫

涅槃真身常樂我淨之無上妙德。

德號亦無量

,今隨眾生機

,節略

而稱十號

0

如來 , 應供……佛世尊」 是諸佛通號。一 切佛同具此十號, 實則諸佛德無量 故

調 御 御丈夫分為 丈夫為一 又此十 號 號在諸經中之開合, 兩 0 開佛世尊 號 0 至於佛世尊 為 兩 號 頗有 , 0 今依 .涅槃經》則合之為第十號。今依《涅槃》 玄 同 《涅槃經》 , 例如 《淨影疏》依《成實論》 , 《瓔珞經》 、 ~ 大論》 合無上 , 無上 一士與調 土 與

## 以下分釋十號。

度眾 來 應身 生 此佛 ,說十二部經 《涅槃梵行品》曰:『云何名如來?如過去諸佛所說不變 也。 亦如是來 如來」 《金剛經》 0 , ,如來亦然,故名如來 更不去後有中 如者 云: , 真 如 無所從來,亦無所去。』 也 , 0 故名如來。又如諸佛而來, 乘 真如之道來成正覺,故名 。 \_\_\_\_ 又《會疏》曰:「如來義有三:謂法身 此法身如來也。 。云何不變?過去諸佛為 故名. 如來 如來 0 又如諸 又 轉法輪論 佛安穩道 《合贊 、 報

蓋佛有法 云 而 無來去者為法身。口正覺於第一義諦、真如實相如是而來,是為報身。 故名如· 成正 有佛無佛性相常然 第一 覺 ` 報 來 ,如是而 義諦名如 ` 。』此應身如來也。」又《天臺壽量品疏》云:「如者 化三身 來,是為應身 , , 。遍一切處而無有異為如,不動而至為來。指之為法身如來也。」 正覺名來 故如來之釋亦有法、報、 0 。諸釋皆可依 此報身如來也。《成實論》云: 《會疏》 應(即化)之異。具如 之說 , 而 知其意 , 法如如境 ٦ **三乘真如實相之** 乘 0 《會疏》 如實道來成正 了, 非因: 所釋

供養 供 有 養 , 故云 故 以是故佛名應供 號應供 一應供 應供」 。」又《會疏》 • 《大論》曰:「佛諸結使除盡,得一 。」又《淨影疏》曰:「證滅相應, 曰:「萬行圓成,福慧具足,應受天上人間供養 切智慧 故名為應。又證滅故 ,故應受一 切天地眾生 , , 合應 饒益

遍 羅 正 知。 **」為上,**「三」為正,「 。舊譯為無上正 道莫之大,無上也。其道真正,無法不知,正遍知也。」又《淨影疏》曰:「正者,理 「 等 正 覺 |遍知,《維摩經肇註》曰:「 阿耨多羅 • 梵語三藐三菩提 • 具云阿耨多羅三藐三 「藐」為等,「菩提」為覺,即無上正等正覺。菩薩因行圓滿 亭秦言. 一菩提 無上 "。 — 。三藐三菩提 呵 為無,「 ,秦言正 而 耨多 成等

也。於理窮照(即徹照於理體),故云遍知。」

了明證 證行 明 稍 名 明 行 異 呵 \_ \_ 之說為妥 足 耨 乘 , 四 證法 龍 疏曰 戒慧足 多羅三藐三 , • 樹說 如是方為明也 會疏》與《淨影疏》 顯了 : 明 行足」 又「行足」者,《涅槃經十八》 , , 行足者,謂身口意業 戒定慧等,名之為行。此二 (明與行) , 得阿耨多羅三藐三菩提,是故名為明行足也。」《淨影疏》 一菩提 故名為 0 , , 。 (<u>≕</u>) 明 明 是說最深,蓋以得無上 0 《涅槃經十八》 \_ 同之,均謂 有多解 是說 較深 ,真正清潔。 0 <del>(--)</del> 0 「明」即三明 《大論》 日 : 一 蓋 曰:「行名腳 華嚴》一經唯是信解行 於自 明者 正等正覺為明也。 曰 : 一 圓具 |願力| 也。 名得無量善果 宿 命 (二) 但 , 切之行 故名為足。」又《 足 ` 0 《淨影》 天 ……腳足者 眼、 今釋本經 ,善修滿足 證 0 .... 又謂 漏 0 盡 若於行法 同之。疏 ,名為: , 以 善果者 : , 名 會 , 故號 疏 明是 為 涅 戒 顯

種 諸 深 五 摩 是名好去。」又《合贊》曰:「 善逝 提 即即 ·正定) 0 善者 好也。 無量諸 大智 逝者去也 慧中 去 善者,最初發心 , 故 0 如 又名好去 偈 說 : -0 0 佛 (大論) 逝者 切智為 **>** , 曰 : 大 、般涅 大車, 槃 好 八正 去者 如 來不捨 道 行 於 種

滿 果為 最 得云去 善逝 初發 善 更 何 即 逝 Ĺ 處去 妙往之義也 得 與 (上說 大涅槃 , 而言好去,雖無去處,非不能去。 亦無實 。謂以無量智慧,能斷諸惑 , 是故 異 。至於佛無來去,云何名好去? 如來名為 善逝。」 是均以入涅槃為善逝。又 ),妙出 如劫盡火, 世間 , 雖非所燒, 能趣佛果故 《淨影疏》 非不能燒 日 <u>~</u> 0 會疏》 : 是以 佛 趣佛 :德圓 日 故

綜 間 佛 名 世 世尊善知五陰 六 釋 , 間 故世間解者,乃化他之聖智 世間解」 解 。」《會疏》曰:「謂世間出世間因果諸法 , 故名世間 。又譯知世間 解 。 \_\_\_ 0 《甄解》 《淨影疏》 , 謂如 日 來如實知世間 : 曰:「世間 世間者 , 無不解了 與出世間 , 名為 解者, 五陰 是化他智 種 ,故名世間 種 解者 因 [果諸] 善解 法 解 名 也 知 0 世

度論》 無上 業惑 士 七 曰 : 淨 譬如· 盡 有 無上士」。士者,人也。人中最勝,名無上士。《涅槃經》 「涅槃法無上。 , 所斷者 人身, 更 無所 , 斷 名有上士。 頭為最上, ,於三界天人凡聖之中,第一 佛自知是涅槃,不從他聞 非餘肢手足等也。 無所斷者,名無上士。」《會疏》同上二 佛亦如是 最上無等 亦將導眾生令至涅槃 ,最為尊上 , 故 號 無上 曰 : 一 士。 非法 說 如來者,名 僧 0 0 也。 如 又 疏 活諸法 智

中 , 涅 槃 無上 , 眾 生中佛 亦無上。 復 次 , 持戒 、禪定 ` 智慧教化眾生, 切無有 與等

者,何況能過,故云無上。」

說種 近善 以獨 日 女盡攝 標 種 知識 諸法 自既 丈夫 0 , (二) 丈夫 故說丈夫 調 0 , 調 御丈夫 智度論 伏 ,復調 聽 制 法 御一 。 0 丈夫  $(\equiv)$ **>** • 思惟 蓋謂名為丈夫 答曰:「若說 切眾生 故 淨影疏》 義 院號佛, , 0 令離垢染 (四) 如說修行 為調御丈夫 曰:「能善調伏眾生, 丈夫 , 則可 , 二根(同具男女二 , 概攝婦女 得大涅槃 。 \_\_\_ 0 若 又《會疏》 具四法 、無根及二 。」或問 , 名調御丈夫。」 則名丈夫。 日 者之根) : :女人等亦應 一根等人 謂 具 何等 無根 大丈夫力 化度 為四 合 (天閹 用 : (<u>→</u>) 何 而

師 九 \_\_ 所 • 又《合贊》 有天上人間 天 人師 曰 ` 0 魔 : 王 淨影疏》 外道 諸佛雖 ` 釋梵 為一 曰:「能 天龍 切眾生無上大師, , 以正法近訓 悉皆歸命 依教 天人,名天 諸眾生中 奉行 , , 人師。」 俱 唯天與人能 作 :弟子 會 故號天 發無上 疏

日

大菩提心

,

是故號佛

為

天

人師

涅槃經》 十 ,合佛世尊為第十號。佛者覺也。自覺 佛世尊 成實論》 等 開 為 兩 號 , ` 以 覺他與覺滿,三覺圓滿 佛為第九號 , 世 尊 為第 十號 故稱 。 今 依 為佛

第 慧 眾生 又佛名. 九 又 心成就 世尊 種 + 《合赞》 號 數 指 知者 , 故 , 有常 梵名薄伽梵 前 以世尊 , 諸號) 過去 日 0 如 ` 無常 為具十號尊德之總號 ` 《智度論》曰 未來 功德日 佛者名覺 等一 0 具足 圓 ` 切諸法 備 現在 眾 , , 於三 既 德 : , 盡不 自 0 , 為 世 佛 菩提樹 覺 十方世 世 盡 陀 悟 , 與此開合稍異 欽 、 動 , , 下 秦言 復能 重 界 不 , , 故號 覺他 中 了了 知者 動 尊 , 世尊 一切世 覺知 0 0 , 故 譬 如· 知過去 , 名 義無不同 , 0 故名 世 間了了 有人覺知 成 尊 未 實論 為 0 佛陀 悉知 來 0 又 有 + ` ·號品》 現 賊 , 《智度論 0 故 在 , 又一 名 賊 , 眾 無能 為 日 生 **>** 佛 佛 以佛為 陀 數 為 如是 切 ` 0 非 智

## 丁二、住世度眾

### 經 在世教授四十二劫 0 時為諸天及世人民說經講道 0

世宏法: 覺悟之路也。 解 共 四十二 在世 教授 劫 俱舍論》 , 四十二劫 時 為諸天 日 : 「道義 及世間之人民 時 為諸天及世人民說經講 云何?謂涅槃路 演說 經文 , 乘 , 講論 道 此能往涅槃城故 ( 見 道 法 與道 《漢譯》 要 0 又 道 彼 【華嚴 佛 者 住

大疏》 也。 如 曰;「通至佛果, 《讚阿彌陀佛偈》 故名道。」 曰:「究暢道要無障礙 道法者 ,至涅槃正道之法也。 道要者, 佛道之樞要

丁三、聞法發心

經 有 大國 主名世饒王 0 聞 佛說法 0 歡 喜 開 解 0 尋 發無上真 正道

意。

甚為 行作: 比丘 明確 解 。 \_\_\_ , 世饒王」見《漢譯》 作國王 義寂云: 時 , 名世饒王 「準彼經文,世饒王者,亦為法藏在俗時名。」蓋 。 經 曰 ,出家後,即法藏比丘 : 世饒王 ,聞何 經修道, 歡喜 開 解 0 《漢譯》之文 便棄王: 位,

梵 語 開 尋 解」。 發無上 當時 阿 耨 有 多羅三藐三菩提 真正 由 一大國 於開解 道意」 王 , 0 自 名為世饒 尋 然 ,即佛所得之道。更無能過之者,故名「無上」。「真」 歡喜」 者 王 , , 0 聞 隨即之義 世間自在王 如各經末咸云:「 一佛說法 發」者 聞 , , 發心 佛 頓然心開 所說 也。 , 皆 , 了 無上 大歡喜 解實義 真正道」, , 者 於是 故

法藏因地第四

真實 即此求菩提道之心,名「意」。故知「發無上真正道意」 。「正」者, 聖 智 , 如法 相 而知故。「道」者,無礙道也。「意」者,能求之心。 ,即是發無上大菩提心也。

#### 丙 二 出家修行 分十 丁一 、修道無踰 分 三 戊一、出家修道

# 經 棄國捐王。行作沙門。號曰法藏。修菩薩道

解 世 饒 王聞法開解 ,隨即發無上大菩提心,捨棄國土與王位離世出家,成為沙

原為出家人之通稱,包括外道。後始作為佛教僧侶之專

稱。義為

勤

息

門

。「沙門」

會疏》曰:「此人勤修善法,息諸惡故。」至於《四十二章經》云:「辭親出家 識

心達本,解無為法 ,名為沙門。」此則「沙門」之深義也

魏譯》為 「曇摩 云有四義:「一含攝,二蘊積 號日 迦」;《唐譯》 [法藏] 《法藏》,今經沿之。諸 0 法藏 為「法處」; 即世饒王為比丘時之法名。《漢譯》 , (三) 出 生, 本不同 《宋譯》為「作法」;《大論》 ,祗是譯者用辭之異而已。 四無盡 。」一切法為所藏故 為 「法寶藏」;《吳譯》 又 為一 藏」者 法積 ,名法藏 ′′)。唯 《 探

如 (嘉祥疏》曰: 在能蘊蓄佛法,故曰法藏。」 又以能開佛法藏故 ,名為法藏 0

第一 」,故知菩薩所修 修菩薩道」 , 自 ,唯是一 《吳譯》 乘真如圓滿大法 ,表法藏菩薩直趨一乘,不落權小。 《宋譯》曰「大乘

## 戊二、才德超異

#### 經 高才勇哲。 與世超異 0 信解明記。 悉皆第

明 明 知 稱哲。」蓋謂法藏菩薩才能過人,勇猛精進,心 也。 , 所以言哲。」又《淨影疏》曰:「才謂才巧, 解 《嘉祥疏》 本段盛讚法藏比丘出家後修行之德。「高才勇哲」 曰 : 一 稱逸群之能,故曰高才。能自勝勝 明智朗 才德過人,故曰高才。志強名勇。心 0 他 才 , 故 , 能 也, 稱 為 勇 智也。 0 壞邪 哲 見之 明

前 世間之義耳 非)常人所及, 與世超 異 蓋《合贊》對於法藏菩薩,當時居於何位而發菩提心 故 0 云與世超異 《淨影疏》 。」又《合贊》曰:「或約地上發心 曰 : 一 此德孤出,名世超異。」又《會疏》 , 則所謂 未敢遽斷 日 : 世者 故 地 不

量品》 雖 出 彌 地 藏菩薩之發心 地 家頗有異解 之「世」 亦是從果 以疑惑之語 《合贊》之意 陀, 有 上 世 說有 甄 或居 菩 解》 先後之次 間行。 前 日 於無量阿僧祇劫前 薩發心 復云 字, 向 : 「我 八 (此段) 地 因 0 出之,而曰:「 義寂、望西等同之, 淨影云:「今尋發無上心 當指. ,亦偏: , : 0 , 後段是法藏比丘自述所發心。又後說亦只是重 皆是地上 大與諸 詳略之別 至於曇鸞 (釋尊) 後(第五品), 其龍 初地以前之一 於法藏當時是地上發心 師別也。」 樹大士為初地(指所判法藏比丘發心之位) 一發心 實成佛以來 , ` ,同為大通智勝如來前之王子。 或約 嘉祥 而法藏 ,故大不同於餘師 (如果是) 切,蓋地 ` 蓋據 蓋謂此段之發心,位在地前 發心無有二,唯是一發心也。」 善導諸師與 所發唯是一心,並 , 無量無邊百 《大論 ,是地前世間行,下我發無上正覺之心,是地上 前統名世間 地上發心。 ,唯未率言之耳 **>** 《甄解》 也。 千萬億 龍樹大士判法藏菩薩 無有二也。 ,登地以上才名出世間也 甄 均異之。 地上發心, 解》 那由 故知阿彌陀如來成佛亦極久 0 之說實 法藏菩薩何位發心 他劫 述此 0 第五品中之發心 蓋謂: \_ 發心。是以經中所說 0 《甄解》 , 則一 甄解》 有 或為 經 所據 發心 此段是釋尊說 與世超異」中 中復云釋尊 之見甚 八 破淨影 0 , 或位 地 法 , 乃是 , 注 華 竊 居初 日 與 法 經 窺

遠,法藏比丘正是從果向因

第 云 證 名 信 解 , 」有二 開解 悉皆第一」 又「明記 《晉譯華嚴經六》云:「信為道元功德母 解明記 , 解了 解:一者, 者 0 ,悉皆第一」 ,記憶分明也 《華嚴經》以 至高無上 0 信者 , 0 「信解行證」 人莫能超。二者,所信所解所契,悉契第一義諦 於所聞法 ,信受。《大乘義章二》云:「於三寶等淨心 , 為綱要 記憶不忘,了了分明, ,……示現開發無上道。」 。蓋因真實信解 故 ,方能生起真 云明記 解者 不疑 悉皆 實行 ; 了 故

戊三、行願精進

經 又有殊勝行願 0 及念慧力。 增上其心。 堅固不動 0 修行 進 0

### 無能踰者。

殊者 解 又有 特 也。 殊 /勝行 勝者 願 , 超也。事之超凡絕俗,世間希有者曰殊勝。「 , 及 念 慧 力 , 增上 其心, 堅 固 不動」。 殊 勝 行願」 者 者 佛 , 乃身 教術

法藏因地第四

慧力 經 殊 塵 根 能 力 法 也 行 力 長 日 勝 沙 增 道 門 及 與 者 修者 日 悉 惑 能 不 故 全依 長 ì 皆 破三 能 稱 與念慧 大 願力者 願 , 是故 無 為 能 沮 彌 殊 相 所 , 行 界諸 壞 應無所住 增 勝 明 遮 Ŧ. 陀 資 惑 號為 力 力 也 Ë 企 , , 0 故 為 四宏誓願能 乘 者 惑 0 , 0 <u></u> 名 同 信 也) 增 別 大 願 菩 0 又靈 - 作增: 願王 上 願 惑 為力。」 智度論 海 ,而生其心。」 非是餘 提心論》 通 行三 , , 別諸 者 別 峰大師 上因 以信 。 又 一資糧 屬 淨  $\forall$ , 法 有 菩 又 .緣 惑 曰 佛 願 日 — 念慧 強力勢 國土 日 : 一 「念力」 : — 持名為宗 薩 , , 0 而 : 發真 此三者如鼎之三足, 《淨影疏》 所 是「 此二經中所標之「其心」 斷 <u>F</u>. , 力」指念力及 求菩提者 念 成就眾 無 根 , 0 其心」 能 根 者,念根 增長 慧 漏 。 可 增 光 , 名 慧 使它法增長 生故 止 長 日 見願字實為自覺覺 , 不 。「其心」者 , : 惑 , 發苦! 力 成就 為 慧力 增長 \_ 。」今法藏菩 , 顯發 煩 起 。 \_\_ 提心 缺一 惱 上 行之願 。信力 , 進日 能 無漏 見思惑為 切出世正 所 不可 ,修菩提 破諸 壞 增上 真智 , ` , ,正是一心。 當人之自心 精 名 為 故名 邪念 薩 他之關鍵 0 所 彌 0 念功德, 進 通 , 心。 今經 名為 陀號 惑 為 力 具 願 0 力。 力 殊勝之願 **,** 三 慧力者 、念力 慧 中 0 大 0 \_ 譬如 發者 也 名念力 大 願王 增 力 乘 又 願 Ë 所 , 定力 磨鏡 慧 會 如 同 力 能 , , , 金 天 信 是諸 疏 生大 淨 至 斷 根 極 慧 增 魔 無 剛 願

垢 盡 明 現 0 無明 惑 盡 , 自心 朗 現 故 云 增 上其心 也

金 剛 經 堅 固 日 不 : 動 如 0 其心 如 不 動 如 金 。 \_\_ 剛 故云不動 能 破 切 0 此之不動 , 而 不 為 , 不是沈空滯寂 切 所 破 , 故云 堅固 , 丽 是心心契於真 其心 如 如

如法

,念念流

入

如

來覺

海

也

升進 者 也 而 行 越 戒定慧 , 故云 慈恩上生經 也 修行 精進 過 , 修行精 也 日 , 勝 疏 無 修 進 能 也 行 日 踰 0 • 此二句總結 者 0 0 法藏 「精謂 即 佛 比丘之德行 於教中教 「修行」 精 上文 純 , 、 理 者 , 0 無惡 修行總 , 為通 雑故 無人能及 行 、果四法中之行法 括 用之辭 0 進謂: 以上 , 故 升進 種 白晉後 芸一 種 妙行 , 不懈 無能 轉 怠故 踰者」 如是諸 0 為 佛教 精 進 \_\_ 術 行悉皆精 又 語 者 0 踰 如 勤 勤 理

## J二、讚佛發願 A四 戊一、具儀

經 往 詣 佛 所 0 頂 深禮長 跪 0 向 佛合 0 即 以伽 他 讚 佛 0 發廣 大 願 0

#### 頌曰。

所尊 也 命 用之讚詠 乘 (願海 歌也。 稽首 , 解 恭敬彼之所卑 而得度脫 0 ` 詣 頂禮 法藏 採用偈頌之意有二:一偈 者 比 , 或直 丘到 , 往 ,表禮敬之極 佛前禮佛讚佛 也 回禮 , 到 。常云 也 。 — : \_ 頂禮! 文少字之中, ,並發以下廣大誓願, 所 伽他」,舊作 佛足 者 , 。我所貴者頂也, 處所也。 能攝多義 「 偈 」 , 頂 現在當來一切眾生,皆依此 , **須禮**」, 此 易解易 翻為 彼所卑者足也 梵音那謨 持 \_ 頌 0 偈音美 頌者 , 此 以我之 譯 妙 讚 歸

戊二、讚佛 分二 己一、光相無等

光明無量照十方。日月火珠皆匿曜。如來微妙色端嚴。一切世間無有等。

經

解 此 頌在 《漢譯》 每 句為五字 , 《魏譯》 為四字 唐宋 兩譯均為 七字。 《吳譯

缺 此 偈 唐宋兩譯義理文字均 較勝 ,故今會本亦為七言

本 頌首段是讚歎佛德。 微 者, 細小也,精妙也。 妙 者 好也 善也, 精

又 法藏因 能 現一 地第 妙 · 色 身

四

切火光 月 即 色如 合之可意譯 土 四 也 微 讚 句 乃讚 其 萬 佛 義 金 妙 品光耀 。 一 中 偈 為 Щ 者  $\dot{\mathsf{H}}$ 中 美之辭 珠 端 如 , 為  $\neg$ ` 者 月 + 精 來微 嚴 如意 妙之極 ,具不 方 甚 無過於摩 ` 所 火 微 , 妙難思之色相 寶 摩尼 有 妙 ` 珠 珠四者之光焰 。 \_\_\_\_\_ 可 我 也 0 温見 尼 也 忠議 。 — 有 。 若 ,又作末尼 大光明 匿」者 色端 , 映 , 無比之義 切無有 端 嚴 佛 光 超 正 , ,悉皆隱蔽 者 莊 藏 ,具足為震路末尼 諸 皆悉隱蔽 也 嚴 如佛者」 , 0 世品 色相端 佛之報 ; — , 隱 切世間 不現 也 之義 《會疏》 , 正 土 亡也 。 — 莊 報 所 嚴 身 0 火 佛放 , 譯 有 。 — 也 曰:「天下至 色 諸 0 作珠 者 矅 無量之光 相 物 法 , 不 , 者 華 可 燈 無 ` 寶 思議 火 經 有 , 序 明 能 明 • 明 與等 品》 離 火 也 普 , 垢 燭 , 稱 無大 比 照 照 日 為 如 兼 者 也 + 妙 於 意 指 方 。 首 色 亦 身 H 或

## 己二、音身普度

經 世 尊 能 演 音 聲 0 0 普使眾生 有 情 各 各 隨 隨 類 類 解 0 0

德 眾 思議 量 辯 嚴 任 水 平 生 聲 才 普 類 海 音 之妙 得 賢 問 眾 故 , 解 0 題 聞 無量 行 聲 生 可 曰 後 用 見 願 而 圓 , , , 繼 得 品 本 聲 此 圓 不 各各隨 明 0 四 其義 偈 經 解 中之一一 具 能 **>** 具 句 實 如 正 日 解 德 , , 得 其 與 是 與 為 0 0 均 世 品品 無邊 度 本 今一 , 是 華 尊 世 聲 經 類 0 |尊演| ·嚴》一 《唐譯》 此 切 不 則 根 音之中 , 世 皆有 如 妙 性 即是十玄門中之 可 尊 思 說 來 用 , 能演 語 味 無邊 議 無窮 而 妙法 出 原文 能 清 妙 無量音 妙用 \_\_\_ 淨 用 聞 , , 音 能 能 0 普 **,** 0 讚 於 聲 解佛 正 使 , , 歎 能 言 顯 , 圓 世 主伴 切眾 有 超情 隨眾 之所 音聲之中 具眾音 說 間自在 情 離 生 生之意 各各隨 說 圓 切法 **一聲海** 見之 明 隨 0 世 王 具 類 , 佛圓 , 德 人言 普使 樂 類 得 , 普度無邊眾 華 解 門 **,** 隨諸眾生意樂音 解 間具 巖 語 九 0 之文同旨 法界 **>** 更 0 , 德 常 流 事 為 法 出 事 不 因 , • 六 方言 事 無礙 , 圓 無邊之慧辯 可 是 忠議 事 滿 趣 0 即 問 境 ` 無 , 切法 四 礙 聲 界 者 題 圓 中 生 , 0 , ` 不 之功 流 明 有 乃 知 種 使 於 識 具 無 佛 華 種 可

身 法 密 身 上 , 能 明 現 如 報 來 之語 身 微 妙之 ,  $(\equiv)$ 密 應身 色 0 身 下 曰 , , (四) 普 : 化 使 身 種 又 能 種 , 眾 田 等 流 身 現 生 妙 , 色 各各 身 0 (<del>--</del>) 隨 , 其品 普 法 身 使 眾 類 , 即自 而 生 隨 得 性身 見 類 見 佛 , 0 名 按 0 此二 為 佛 毘盧 身 可 句 遮那 別 顯 為 世 尊 之 Ŧi. 譯

之。 身 文 為 報 遍 今經則 指 身 田 等流 八相 切處 , 如 佛於一 。乃中 身 來 成道之佛 名盧舍那 ,密教 身 道 理體 , 所立四身之一。佛身示現為與人天鬼畜等類同形 0 現無量種種之身 , 地 譯為光明 , 離 前菩薩 切相 、二乘 遍 及諸 照 ,可使種種眾生各各得見 , 、凡夫得感見之。 能 戲論 使初地以上之菩薩感 , 具無邊真 淨 (<u>PU</u>) ·功德 化身,一時化 見之 0 , 乃 同 之身 表圓 0 唯 (<u>=</u>) 佛 , 明 應 與佛之境 具德 現之佛 身 異 類 可 如 , 得 為 釋 界 迦 可 化

思議

境界

度 成就 攝 不 足 佛 心 啟 假 下 此 土 上 使十方 ·段為願求自覺覺他之德。 發則 功德 為 , 願 普利 讚 , 佛道 非 門 佛 眾 , 下 願不足 切諸 生 應修 堪 成 , 為 速 佛 發 ) 導行 + , 成 種 願 又曰 經不 廣 正 0 0 覺 法藏 大行願 : 可 。蓋發 清省庵法師 為覺他故 說不 比丘 故知欲學如 。 \_\_ 可 廣 於歎佛功德後 蓋淨宗 )說佛? 大 願實為至 , 曰:「修行 剎 首須覺己;求自覺者 來乘 極微塵 以信 願行 要 , , 必先具發菩 數 隨 0 急務 劫 為三 如 即 發起 , , 立 、普賢! 資糧 相 續 廣 願 行 大誓 薩 演 , 0 端 居 說 靈 願 願 先 品 峰 願 為覺他 , , 不 大 不 0 **>** , 願 可 師 可 日 願 立 自 緩 日 窮 : 作 則眾 盡 也 如 佛 0 生 若欲 非 來 可 信 功 願

## 戊三、發願 分六 己一、願聲同佛

# 經 願我得佛清淨聲。法音普及無邊界。

# 宣揚戒定精進門。通達甚深微妙法。

之界 甚深 定慧 般 無 宣六度等妙行 若 宣揚 悪 各界人士」 微 行之過失、 解 0 妙法 《漢譯》 戒定精進門」,此句是 「 界 」 蓋謂界者 首二句 <u>~</u> 唐譯》文詳 , , 者 乃 離 欲令眾生通達此甚深微妙之法 此 亦如之。今 此 , , 法藏: 法 <u>~</u> 界字 煩惱之垢染,曰 以差別 即 大乘義章》 比丘 + , 亦 方 表宣 . 具 上 為 , 佛讚 《宋譯》 義 願 一說六度 《宋譯》 義 0 具 , 事 日 : 一 0 如佛利: 持 清 由 物 較略 名念 : (<u>→</u>) 淨 彼此能 是 , 在 0 界別(分別 可 他之行德 願 佛 , 布 知 蓋 施 我 , 持自 , (唐譯》 無上 以戒定精 如佛能宣無過離垢之法音 , (二持戒 心作心是, 普 相 0 甚深之法 為一 及 ` , 願 差別) 無邊 差別 得 進 , (三) 忍辱 演說 如來清淨之聲  $\equiv$ 界 而 明自 度 0 為界 無混 法藏 施 , 即 本心 賅攝 戒諸 是 , , 比 (四) 諸 是曰 遍 其 法 丘 精 , 門 於一 法 識自本性 願 餘 進 0 , 界 性 法 普及 , 清 切 別 音 忍 此 (五) 0 (無邊 下 俗 淨一 禪定 辱 如 , 第 故 語 佛 精 名 各各 者 =通 勤 中 廣 旬 為 達 及

成佛度生也。

首四句,求覺他之德。

1二、慧超彼岸

經 智慧廣大深如海。內心清淨絕塵勞。

我们有"人民",就是别一!!! 未了超過無邊惡趣門。速到菩提究竟岸。

無明貪瞋皆永無 0 惑盡過亡三昧力 0

解

此下六句,求自覺之德

。前求法音宣流,此六句求智慧如海,直至究竟彼岸

無上無比無等, 智慧」即般若。《智度論》曰:「般若者,秦言智慧。一 更無勝者。」又《往生論註》 曰:「般若者,達如之慧名。」 切諸智慧中 , 最 其 義 為第

為慧 首言智慧者 其義 , 為 以智慧最上故 ,真心本體明 。又佛法大海, 現 , 自性朗然 ,明顯無暗 智為能度故 , 。如 稱之為慧。今經於自 《漢譯》 日 : 一 覺 檀施調伏 願 中

為

,

通

達於真如之智慧,名為般若

。又《大乘義章》曰:「真心體明,自性無闇

, 目之

法藏因地第四

菩薩 明 竟即 意 故 達 絕 煩 離 離 岸 到 嵵 塵 惱 垢 生 , , 毒 決定終極 菩提之究竟彼 也 即 戒 內 大 離 死 者 故 染 真 行 照 忍 癡之異名 ιÙ 0 超 因 見 L) 要須智慧 及 由於智慧到彼岸 清 圓 , 彼岸 貪 體明 絕諸 精 滿 越 Ŧ. 淨 之義 無邊 一蘊皆 ,究竟 進 永 也 塵勞 0 絕 , 0 岸 自 達 如 也 無 空 煩 塵勞 生死 至極 解本 是三 大 數畜 惱 性 , 0 0 度 謂能覺了染心之源 菩 故 乘 , 無 , 之覺 提 如塵 闇 原 昧定 為 , 義 鬼地獄之門 云 一切苦 於是杜 並 章》 此岸 : , 0 , 覺也 方皆過出 因三昧之力,故三毒永無,三 垢 \_ 故 ,智慧 内心 即成佛之位也。 日 : 蔽覆 厄 知正當智慧深 , 塞惡 。 \_\_\_\_\_\_ 涅槃為 菩提究竟岸, 清 真 為 ,不墮三惡道 趣 性 上最 癡 淨絕塵勞」 , 故 , 彼岸 絕 闇之心 ,究竟 , 速證究竟果覺 勞亂 云最 。 \_\_ 者 廣 0 光終窮 法藏 <u>~</u> 「究竟岸」 身 如 上 , , 體 即 海 嘉 心 斷 也 也 , 故云 無慧 究竟 比 也 時 祥 。 \_\_\_ , 0 , 丘 同 故 疏》 如 , , , 又從 覺 其 內 於本 明 為度生死 曰 滅 心心 故云 者 , 超過 惑へ 也。 也, 日 塵 , |心亦 上引 : 故 覺 勞 經》云「 見思 究竟 無邊 徹 日 「速到菩提究竟岸 0 , 必清 故名究竟覺 如 無 明 無 , 藏 悪 ` 首 上 明 涅槃之位 也 大乘義章 Ŧ. 一智慧 | 求智慧 法數 行深 塵 趣 度為 。 — 淨 沙 門 , 與無 無明 深 塵 般若 無惡 **>** 行 一勞 . . . . . . . 也 **>** 日 , 明) 貪 以 : 並 波 無 可 不 慧 清 者 見智 瞋 是 迅 羅 過 能 俱 為 出 速 淨 蜜 無 照

有深意 即此三 持 永無,惑盡過亡三昧力。」此六句願文 唯有念佛三 盡 , 離沈浮故 過失皆亡。 昧 也。末後「力」 味 , 。定慧等故 最尊 「三昧」 如王 字,表以上種種盛德,乃由 , 名等也。心不散故,住一 者,正定,正受,等持。 至貴若寶 う 故 ,以智慧為首 《大集經》 中稱之為寶王三昧 此三 ,以寶王三昧及定慧等持為結 境故,名持也。 《探玄記三》曰:「三昧 昧力也。 故云 : , 至於諸 此處所指 無明貪 ,  $\equiv$ 昧 此 中 瞋 云 實 應 等 皆

## 口三、如佛救苦

# 經 亦如過去無量佛。為彼群生大導師。

# 能救一切諸世間。生老病死眾苦惱。

方便 切 有情之大導師 解 令一切眾生得無畏力。 上之一 段願 文 導引眾生,離苦得樂,從迷得悟, ,求佛之覺他德。首 故曰:「能救一切諸世間 四句表法藏 出生死 比丘 , 生老病 願如過去 海 ,入佛知 死眾苦惱。 無量一 見 切諸: 並 一諸 以 佛 , 為 種 世 種

間 故 願 者 救 度 , 淺言之,欲 。進言之, 則 界 地前諸位 ` 色界 ` 亦是世間 無色界是世 , 間 無明 ° 未盡 一界無安 , 亦應度脫 , 猶如. 火宅 0 , 皆 在生死海 中

## 己四、悉令成佛

# 經 常行布施及戒忍。精進定慧六波羅。

# 未度有情令得度。已度之者使成佛。

菩薩 繁茂 生菩! 水饒 生 提心 益 亦 解 普 復 生 眾 賢行 如 生 死 常 是 因菩提心成 曠 , 2願品》 行布施」 野菩提 則 0 能 以 大 成就 念故 樹 日 以 下 等 諸 王 : 正 , 佛菩薩 , 亦 廣行六 覺 諸 四 復 佛 句 0 智慧 譬 如 如 , 度 是 如 來 顯 華果 曠 以大悲 , 法 0 普 野 (藏菩 度群 切眾 沙 0 · 磧 之 中 心 薩 生 生 又 而 無盡 而 為 有 體 大 為 大悲之本 日 樹 大 故 樹 經 根 0 大 **>** 王 , 於眾 諸 , 願 若 佛菩 ,願常行六度 生而 根 大悲為 薩 得 起 水 而 大 為 悲 枝 根 華 • 果 葉 0 , 華 大 0 普 今法 以 果 於 度眾 悉 大 大 藏 悲 皆 悲

誓願證」 六波 羅 也。 蜜 , 又布施治慳貪 即 六度 , 是證涅槃之正因 ,持戒治破戒 0 願 ,忍辱治瞋恚 行六 度 , 即 ,精進治懈怠 法門無邊誓願學」 ,禪定治散亂 與 佛 道 智 無

慧治 令得度,已度之者使成佛」,拯濟負荷,悉登彼岸。此之四句,實攝四宏誓願 愚癡 導引眾生;以己之德,迴向眾生,是即「 。常行六度,是即「煩惱無邊誓願斷」也。自覺覺他,以己之覺 眾生無邊誓願度」。故下云「未度有情 ,普覺眾生;以

## 己五、堅求正覺

# 經 假令供養恆沙聖。不如堅勇求正覺。

供養 俱 如 河沙多,又因大眾眼見 求 胝 味 那 善男子 Ē ;攝受眾生供養 解 由他分 覺,堅勇而不怯」(上為 《行願品》 「假令供養恆沙聖,不如堅勇求正覺」。 如前供養. 迦 羅 日 : 「 分、算分、數分、喻分、優婆尼沙陀分,亦不 ;代眾生苦供養;勤修善根供養 【無量· ,故佛常引為喻。文意為 善男子:諸供養中,法供養最 一功德 , 《漢譯》原文)。今此經文,正與 比法 .供養一念功德 , 假令供養如恆河沙數無量諸佛 「恆沙」者,指印度恆河之沙 ;不捨菩薩業供養 ,百分不及一,千分不 。所謂如說修行 及一。 華嚴普賢行願品 供養 ;不離菩提 何 · 及 一 , ;利益 以故?以諸 因因 , 一 不 心供 眾 生 恆

供養 多之數 和 ? 如 物 如 供 行 地 來 恆 此 球 養 尊 , 是真 一沙諸聖 乃盛 所 恆 重 沙諸 最 法 有微塵之 供養故 後 故 讚法供養 聖也 0 優婆尼沙陀分」 以 )總數 如 0 0 上 說 功德不 文 以 行 ,至於財 中 , 堅 出 可思議 \_ 俱 勇 生諸 , 將 求正 物供養之功德尚 胝 0 佛 覺 此較量彌顯法藏菩薩「堅勇求正覺 , 故 大地碎為 此云千萬 0 若諸 是法 語薩 極微 供養 不 0 行法 皮 之微 , \_ 是真 那 供養 微 塵 由 塵 他 供養 , 其數眾多 , , , 更何 則得 , 此 供 能 云 養 成 中 就 萬 比 0 於 法供 蕞 萬 供 , 地 養 , , 其 球 養之功 以 故 如 下 勝 來 功德遠超 微塵之總 則 於 0 為 如 是 德 以 餘 更

己六 願求淨土 庚 ` 威得淨 剎

經 願 當 安住三 摩 地 0 恒 放 光明 照 切 0

感 得廣 大清淨居 0 殊勝莊嚴無等 倫 0

解 右之兩 小科是求 成 佛攝 淨 佛 土 願 , 此 二傷 實 以 上諸 願 , 之總 歸 亦是下 四 + 八 願

之核心 <u></u> 普賢行願 品》 曰 : 「若諸菩薩 以大悲水饒益眾生 則能成為 就阿 耨多羅 藐

#### 庚二 盡 度眾 生

師

語

破

的

提 0 是故 願當 S 菩提 安住三 , 摩 屬 於眾 地 , 恆 生 放 。 \_\_ 光 為 明 照 成 就 切 度生 事 0 上 業之究竟 句中 三三 方 便 嬣 地 , 故 即三 發 大 願 昧 攝 , 正 淨 定 國 土 0 願 0 安住

而 正 於正定之中 表定慧等 恆 寂 土即常寂光 持 , 常 、 寂 放 光 照 明 同 身 時 , 即 遍 • 體用 照 無量壽 \_\_\_ 切 不二之妙德 0 無量 又上 光如來 句 0 , 放光 寂 也 表 故安住寂定, , 修德 體也 • , 其體, 下 句 恆 為 , 放 性 照 光明 德 也 0 , , 寂 用 遍 也 而 於 常 此 照 切 照 旬

0

,

`

0

0

清 者 絕 者 廣 淨 即經· 真 大清淨 居 至 0 (實智 超 於 殊 中 絕 所 居」 即 勝 慧 \_ 感 寬廣 殊 莊 得者 無 也 勝 嚴 為 無 法 平 , , 故 等 身 如 乃一 正 與 倫 0 , 往 此同 不 無 0 廣大清淨」 為 生 可 \_ 論 限 法 極 無等 身 **>** 《嘉祥疏》 所謂 , 體 倫 。 「 清 之佛國也。 也  $\equiv$ 者 種 , 淨一 日 : 一 從是流 莊 , 無能 嚴入一 者 句 修道 等 現 , 中 法句 即 極 , 「 居 」 疾 無能 樂 **/ 速成佛** 清 依 , \_\_ 正 淨 比 字 莊 莊 法 0 , 即 又 嚴 句 嚴 , 故 者 , 指 超踰 魏譯》 故 云超絕 , 清 或 云 土 淨 + 。 \_\_\_ 日 句 方 。 — 感得 , 嘉祥 廣 道 清 故云 廣 大 場 淨 超 大 大 旬

#### 經 輪 迴 諸 趣 眾 生 類 0 速 生 我 剎 受 安 0

#### 運 慈 心拔有 情 0 度 盡無邊苦 眾 生 0

深微 真實 也 為 ||妙之法 極 安 大 解 樂世 樂 有 淨宗之 此 0 界 頓 殊 , 令得 派勝方 脫 。 \_\_ 殊 生 勝 故 殊勝 便 死 超 云 , , 故 絕 速 利 受安樂」 益 普 成 , 安樂 正 願 首 覺 在 輪 疾 0 , 也 故 迴 速 又一 諸 0 云 成 安樂 經云 趣眾 佛 無 , 有 生 0 凡 惠 又 類 \_\_\_ 夫 以 切身心 , 往生 稱 真實之利 速生我剎受安樂」 讚 , 憂苦 淨 逕登 土經》 , 不 正 唯 退 指 有 日 , : 此 無 不 0 量 — 退 一清淨 為諸 此之安樂 才能 喜樂 有 情宣 疾 速 才 成 說 故 甚 是 佛

邊者 務 未 也 大 期 慈 來 度 大悲之弘誓 , 盡 常 常 乃 切 運慈心 方休 + 時 方 間 , 指 0 0 拔 但 世 時 0 時 無 間 願 有 無 常 間 量 情 邊 0 無有窮 無邊 \_\_ 過 為 , 度盡 去 兼 切眾 指 也 • 盡 空 未 無邊苦眾生」 法 間 來 生拔苦 , 藏 空間 , • 菩 遍 現 無有窮 與樂 薩 及 在 為 於 + 方  $\equiv$ , 0 盡 虚 盡 慈 切 際 者 時 空 未 , 0 眾 常即 中 來際拯 , , 生亦無有窮盡 即 與 , 豎 樂 於 横 窮三 濟 遍 0 悲 切 負 + 荷 處 虚 際 者 , , , , , 大 拔 即 度 包 , 慈 著 故 括 盡 包 眾 此 大 括 悲 切 大慈大悲 生 此 過 空 度 去 兩 , 脫 間 方 旬 眾 現 成 表 0 大 生 故 在 正 法 願 覺 藏 無

#### 戊 四 請 證

#### 經 我 行 決定 堅 古 力 0 唯 佛 聖 智能 證 知 0

#### 縱 使身 止諸苦 中 0 如 是願 心永 不 退 0

聖智: 堅固 比丘 始 能 之力 作證 能證. 發願已 解 本頌分為三大段 知 , , 唯佛世 此 , 即請世自 也 亦 深 0 表法 | 尊三 又法 一覺圓 藏 藏 在 ,首為讚 大 王如來 發願 士 滿 妙 時 , 德 為作 已 五. 佛 是地 難 眼 -證明 , 明朗 測 次 上 為 一菩薩 0 , 發 智 我」 願 慧 , 境界甚 無礙 , 在末 者 , , 法藏 始 後 深 四句! 能 , 故 自 為 以非餘人 我 偈 稱 真 , 0 我之 實 則 分所能 證 為 請 願行 明 , 佛 知 故云 證 , , 唯 所 明 佛 具 , 聖 決定 唯 法

佛

智

藏

中 地 獄 最 , , 諸苦自 苦毒 末二 無限 句 當 結誓立 賅 , 括 (唐譯》 地 獄 心 0 0 我之 舉地 (唐譯) 如上 獄 極 **>** 立願行 重之苦 日 , 以攝諸: 縱 縱 墮 沈 無間 地獄 餘 亦不 諸 0 今經: 地 退轉 獄 法 , 藏 如 , **警言** 正 是 顯 願 前 心 , 文 終 縱 不 我行 使 退 身 決定堅 止 無間 諸 苦

所為皆尅。 固 万 也。 (「尅」今作「克」 又 《會疏》 日 :「但有 ,成也) 其 願 , 願即虛 0 但有其行,行即虛 。要須願行相扶

## ◎ 至心精進第五

邊佛 悉聞 心 見 願 精 海 精勤求索 ,乃於五 剎 進 十方,一 解 超踰 。 一 後 本品續前。 至 「便一 劫精勤修習 ,恭慎保持,修習功德,滿足五劫」,「成就莊嚴佛土清淨之行」也。 無數佛國。 心 切有情乃至下等蟲類,生我國者, 其心 者,如經文中所示至誠無上之種種心行也。 法藏菩薩發大願曰:我已發無上正覺之心。我成佛時, ,結得勝願 , 世間自在王如來應其所請,為現二百一十億佛剎, 選擇所欲」。文中「一心」正顯「 ,所攝佛國超過彼二百一十億佛剎 悉作菩薩 , 無有餘乘 至心」也。「 又有 進者 0 。是故本品名為至 並 法藏 願所發之一乘 精 法藏皆 國土佛號 進 於親睹無 者 1悉睹

丁三、法藏請法 分三 戊一、總明

#### 之心。 經 法 藏比丘說此偈已。 取願作佛。悉令如佛 而白佛言 0 0 我今為 菩薩道 0 發無上正覺

心 解 。蓋入道 右段承上啟下。上品 要門,發心 為首;修行急務,立願居先。是故法藏菩薩於發無上菩提心 中以偈 表願 ,今文中乃 以長行白言「已發無上正覺之

後

祈結大願

,超勝無數佛國,故請求世尊為演經法

中 為菩薩道」 此段大意為 。 「為 」 : 我今行菩薩道時,已發無上菩提之心 , 行也。 無上正覺」者,無上正等正覺之簡稱, ,願成佛,願一 切如佛 梵語 。又右段 阿耨多

戊二、別明分四 己一、學法門

羅三藐三菩提

#### 經 願佛為我廣宣經法 0 我當 奉持 0 如 法修行 0

解 故請求世尊為我廣說經法,我當信奉, 如法修行

四〇八

行 ,以奉受與行持為義。故經末常為「信受奉行」,表敬受遵行、拳拳服膺之義 經法」 佛之金口所說,為萬世之常法者, 稱為經法。「奉持」即常見之「奉

### 己二、斷煩惱

## 經 拔諸勤苦生死根本。

果 當拔其根 解 願永離一切勤苦生死之本。 0 此根即見思、塵沙 、無明等惑 蓋生死極苦 0 ,又無休歇, 斷盡諸惑, 故曰 故 日 勤苦。欲除生 「拔諸勤苦生死根 死苦

### 己三、成佛道

本

## 經 速成無上正等正覺。

解 復 願 速成正覺。文中「速」 ,即上品中「速生我剎受安樂」中之「速」字

兩 個 速字 同顯一 心。蓋法藏菩薩度生心切,故願「輪迴諸趣眾生類, 速生我剎受安

樂」。

己 四、 度眾生 分二 庚一 • 願普聞 分三 辛一 、正報妙

經 欲令我作佛時。智慧光明。

解 故知速欲成佛,旨在速度眾生。為欲速度眾生,故須作佛之時,自之「智慧光

明。

羊二、依報妙

經 所居國土。

解「所居國土」。

## 佛

### 辛三、名號妙

#### 經 教授名字。 皆聞十方

薩 發菩提心,一向專念,乃至下至十念,皆悉得生。 十八,十念必生願,第十九 願 成 解 (佛時 教授名字, ,佛之智慧光明,國土之超勝殊妙,導 皆聞 ,聞名發心願」之根本也。欲令十方眾生,聞 十方」 0 此 即 四十八願中,「第十七, 師 故知眾生得度 (教主彌陀) ,首在聞名 之名號功德 諸佛稱 | 佛名號 ,故法 歎 ,普聞 願 , 乃能 藏菩 第

義 如是之善知識,稱為教授善知識,今之經文,乃其簡稱 教授」 。宣傳聖言 ,名之為教 。訓誨於義 , 名之為 授 ,義即導師 0 即教導與傳授經法義理之 方

端為眾生聞名發心,得生極樂,決定成佛也

#### 庚二 願普攝

### 諸天人民及蜎蠕類 0 來生我國。 悉作菩薩 0

經

之類 ,生其國者 解 「諸天人民及蜎 , 無有二 乘 (小飛蟲) , 唯是菩薩 蠕 (小爬蟲) , 必補 佛位 類 是法 來 生我 [藏大願 國 , 悉 稱 作菩薩 為 乘 願 也 海 悉 群 成 生

戊三、總結(勝諸佛國)

佛果

乃一

佛乘故

,

無二亦無三也。是故三輩往生

,

皆須發菩提心

也

經 我立是願 0 都 勝 無數諸佛國者。 寧可得 否 0

解 段末則請 佛證明 「我立是願 , 都勝 無數諸佛國 者 , 寧可 得否 ? 願己佛國勝餘

佛國,不知能否,請佛垂訓。

四、 佛為證成 分 二 戊一 • 佛令自攝 分 三 己 ` 設喻

丁

經 世 間自在王佛 0 即為 法藏而說經 言 0 譬如大海一 人斗量 0 經 歷

劫數。尚可窮底。

至

解 右段大意:佛答法藏曰 , 譬如一人以斗量取大海之水,久經時劫,尚可窮見海

底

正說

### 經 人有至心求道。 精進不止。 會當剋果。 何願不得

解 人能以至心(至極之心)求道,精進不已,必皆 得果。(「會」者 , 義 寂 云 :

皆 也。 憬興云:亦必也。「尅」同「剋」 簡體作「克」 , 義為殺也,必也, 遂也,得

也。)又有何願 ,不能求得

無 故 上 正 彭 覺 紹升居士 至 心 切願王 求 道 《無量壽經起信論》 ,精進不 一從 此出生 止 **,** , 會 當 切淨土從 釋曰:「 尅果, 此建立 何願不 法藏 · 得 0 云 才 : 發 <u></u> 7 此心, 所 我發無上正覺之心 以者 ·何 ? 一 極樂 莊 切法 嚴 一時 不 離 具 首心 足 當 知

時 故 但當精進,何 彭氏之說 , 道出 願不得。一切因果不離自心, 世尊此答之本意 0 蓋發 起至心 無有一 法居於心外 必含聖果 , 因 徹 果海 , 華 果同

四一二

## 己三、結歸自心 分三 庚一、自修

### 經 汝自思惟。 修何方 便。 而能成就佛剎莊嚴

攝 。世尊不直截作答,但直指三個「自」字,實是老婆心切,深意存焉。 解 下文連下三個自字,首曰「汝自思惟」 ,繼曰「汝自當知」,三曰 「汝應自

### 庚二、自知

## 經 如所修行。汝自當知。

深廣,不可容易說故。」 在汝邊」 解 日峻諦於《會疏》 ,古禪德曰「汝自會取好,我不如汝」,亦此經三個「自」字之義 此說甚好 釋「汝自當知」云:「汝自當知者,例如法華三止說 ,彼經「止止 不須說」 ,正是今經之義。六祖 日 「 密 ,其義

#### 决三、 自堪

至心精

#### 經 清 淨佛 國 0 汝 應 自 攝

0

應自 法報 復明 凡 或願 超 情 異 . 分 一 所能 高 法 解 0 妙 乘 藏 淨 峻 是從果向因 解 佛國土之事 , 0 諦 故 會 此之自 非菩薩之分 師繼曰: 任菩 薩意樂 分 也 , , 久 既 即宗門所謂法身向上 0 此含三 唯 (二) 謂 , 宜 應自 洞 攝 達 攝 一義 分 取之, 取 , · (一) 謂: 雖 , 佛 宜 佛智 國 攝 不 , 甪 法藏菩薩宿 取之也 各隨樂欲 無所加之 事 如來之指 也, 0 故云汝 故超於 0 , 殖 或取 示也 故 如 同 自 穢 汝 「菩薩之分」 0 (三) 謂 所 植) 當 濁 知 知 , 深厚 凡 或 。 \_\_ , 於 求 汝自當行之也 上 淨土 清 , 高 0 峻諦 淨 個 才 , , 中 有 或攝三 勇哲 師 義 所 報 理 云 有 , 與 化 乘 唯 此 世 非

下 法藏菩薩 再度 放請 0

戊二 法藏啟請 分三 己 ` 佛 境 難 明

法 藏白言 0 斯義宏深 0 非 我境

經

至心精進第五

之所 為 眼 無量壽經箋註》 識 亦稱 所 遊履 「 斯 」 為境 ,謂之色境。乃至法為意識所遊履 ,此也。「宏」,大也。「境」者,心之所遊履攀緣者 , 曰:「自家勢力所及之境土,又我所得之果報界域,謂之境界 亦屬法境。「界」者, 界域。 , 謂之法境 「境界」, 0 指所觀之境、之界域 又實相之理 ,謂之境 , 為妙智 如 遊 。 又 履 色

有三意 弘深 議 乃法 天乘 之。今欲五乘齊入報土,斯義弘深 之,今欲得諸佛土之中最勝淨土, 克獲之 非我境界」 究竟方便 藏 齊入報土,故非凡情所能測 峻諦 (廣大謂弘 菩薩 師云:「『斯義弘深,非我境界』者,亦有三意:||謂菩薩常途淨土之行 法報二身 自 我 開 ,果覺因心之無上妙諦。茲粗釋之。 。二、應攝之淨土,其實際雖依本人各自之願樂 雖 ,幽邃謂深 他力門也。 已 知諸菩薩攝集一 ,經無量 劫必可 峻諦 ,非我境界也。 ° 斯義弘深 , 師「開他力門」之說,正 悟證 (三) 謂 非我境界。(報土乃法身大士所居,今令二乘、人 般淨土之行,但今欲攝最勝淨土 ,但當下尚非其分,故下云非我境界 雖法報高妙 , 雖有三義不同 非我境界。口謂實雖隨各自樂欲 伊謂法藏菩薩云「 ,非菩薩之分,我能經無量 , 明淨宗超情離 抛卻己分 ,但今欲五乘行人皆能 非我境界」 ,超過諸 ,專歸 見 , 佛力,斯 佛 , ,我已知 不 者 應攝 國 劫 · 可 思 斯義 土 , 共 , 當 取

便 欲 分 下 土 生 也 日 同 乘 乘 文 自 登 尚 報 , 切眾 中 乘例 非 專 境 報 凡 非 (四) 佛 字皆 即 此 我 界 佛 夫 菩 Ż 世 歸 其 以彌 登 語 境 生 高 淨 也 薩 間 佛 分 威 直 不 道 界 內 妙 土 乘 自 力 , 0 土 陀 退 破 指當 聲 重 在 故 , , , , 聞 淨 非 此 無上果覺 己 (五) 乃 , , 曰 王 0 皆 請 宗 緣 靈 人 義 佛 + 如 自 般菩 覺 仗 玄 佛 極 乘 方 , 非 來 非 微 彌 廣 明 性 深 乘 我境 答 之 我 薩 即 此 陀 演 , , , 境 , , 所 日 作 開 世 故 小 根 分內之常行 如 , : 界」 界 無 是 乘 本 乘 來 為眾生因地初心 稱 顯 日 , 願 淨宗: 即 妙心 也 乘 , 汝自 0 故 四 方 非 海 外 0 法 字 非 今欲令凡 為 慕 能 我 ` , 0 思惟 藏 我境 , 六字 今欲令五 正 他 諸 生 境 0 即 菩薩 我 界」 力 起 聖 是 界。 觀 法 無量 洪名之力 也 可 , 拋 此 經 。 <u>=</u> 門 無量 小行人 卻 <u>F</u>. 答 乘行 因達果海 無 無 峻 0 汝 己 乘者 , 壽 淨 諦 邊自 ` 量 自 分 雖 法身 佛經》 宗 劫 師 人同入 , , 當 有 • :一人天 等 覺 此 所 日 , 請 知 不同之三 專 與常 覺 同 即 以 : 中 佛 精 果 仗 能 大 報佛之土 他之妙行 明示 ` 修習 徹 他  $\equiv$ 此 寂 乘 乘 是心 因源 光土 力 根 乃 , 汝 與 義 普: , , 法 0 , 即 是佛」 應 被 藏 淨宗之所 , 而 , 0 , , 自 是 但 聲 今法 證 大 菩 報 佛 迥 **,** 攝 專 得之 果同 薩 總 佛 聞 異 乘之大 常常 求 是 自 藏菩 之玄旨 與實 乘 生 .诗 佛 成 開 情 以 , 菩 (三) 此 究 抛 辦 他 薩 力 但 報 0 人 感 也 卻 緣 力 我 莊 薩 再 天 方 凡 門 請 覺 應 但 個 嚴

事 方便 地 名 難 由 屬 如 當 ·持 果 中 願 日 思 究竟 達 人之 教 極 , , , 樂 理持 逕登 悲 此 , 無 處 皆是從 願 又 , 其 是 上智慧 , 即 宏深 不退 0 蓋自 主 他力之妙 凡 果 有 0 , 心成 開顯 是乃 他本 起修 佛 , 此 , 佛心 即 來 此 凡 號 用 0 是自 不二, 他力 愚所 此 阿 0 0 殊 彌 更 法 淨宗之妙 力 勝 同 陀 加 肯仗 門 能 難思之 \_\_ 以 0 0 外聖 但 , , 他力 是 深信 能 若獨言 他力 易信 信 以 ,全在於此 世 入 此 , 菛 | 究明自 , 即是於 稱 兩 , 老實 彌陀 個 己 , 正 靈 此難 念去 是彌陀 心 有 乃大願之王 難 明 , 字 信之法能 則 , 0 |悲願| 自然能所 唯上 是 , 切 以 至 智 具 0 願 又密宗 生淨 切處 所 往 縛 兩忘 凡夫但 生 堪 , 信 任 , 亦 亦是他力 0 0 能信 自心 Ī 難 法 向 信 是淨密 藏 持 朗現 菩 名 能 信 門 薩 有 , 於因 即 世 , , 從 宗 全 界 同 可

## 口二、願佛廣演

#### 經 惟 願 如 來 0 應正 遍 知 0 廣 演諸佛無量 妙 剎 0

解 演 宣說 也 如 來 應 正 遍 知 , 即 如 來 ` 應 供 • 正 遍 知 , 乃佛十號中之三

至心精進第五

號

此

乃

簡

稱

以代表佛之十

號

法 !藏菩薩陳明「非我境界」後,乃啟請世間自在王如來,為之廣說諸佛之無量勝妙

剎土

己三、思修滿願

#### 經 若我得聞 0 如是等法 0 思惟修習。 誓 滿所願 0

解) 是等等妙剎及其攝取之法 解 於是再度請佛廣說無量 此段大意為:法藏菩薩 , 我當思惟修習, 一佛剎 答曰 , 我若 ,此義 聞後,定能如法修習 誓當圓滿我之所願 太 深 超我境界 (若通俗 ,圓滿 所 願 勉 強 我若得聞如 可 作 水 平

丁五、佛為宣演 分二 戊一、知機(知願深廣)

# 經 世間自在王佛知其高明。志願深廣。

高」者,上也,崇也, 遠也。「明」者 , 光也, 照也, 通 也 《會疏》 日

解

故 謂 高 明約 明 遠徹 具德 來際無撓 。 深 廣約願心 ( 謂能遠究達於未來之極處 。謂持戒禪定,超勝世間 ,而無阻撓) ,故謂高 0 方便般若 , 故謂深 0 , 周攝 照究諸法 切無

戊二 宣演 ( 說法現土 )

遺

故謂廣也

即為宣說二百一十億諸佛剎土功德嚴淨廣 大圓滿之相。 應其 心

願 。悉現與之。說是法時。 經千億歲

二百一十億諸佛剎 解 圓 「即為宣說」, 為周遍之義 , 功德嚴淨、廣 , 性 體 周 表佛說法。「 大圓滿之相 悉現與之」 滿者具足之義。故「圓滿」亦作 • , 嚴淨」者 表 佛 現土 , 0 莊嚴 世 .間自在王佛宣 清 淨 也 「圓足」 記 圓 滿 示現 故

知 圓 滿 即華嚴宗 圓 明具德之 義

遍為圓

0

所 攝 佛 二百一十億」 或 都勝無數諸佛國者」 此有 疑日 : 0 若法藏菩薩當時所見限二百一十億之數量 此有二答。一據 《華嚴經華藏世界品》意 , 何 , 佛 以 剎 又云 無

至 N'S 精 進第五

作法 數 量 , 暗合 總 經意乃以二百一十億剎,表十方佛剎 藏 比丘 有二十重 《華嚴》 ,佛將 , 其 義 導遍至十方,示清淨國 韋 ,即含攝十方無量之國土。<a>二</a> 繞剎數即二百一十微塵數。今此經中,亦以二 , 令選擇淨妙之國,以自莊嚴其國 《大智度論》云:「 百一十標示剎土之 阿 彌陀佛先 由是思 世時

經》 明 大 淨 雖 所現二百一十億皆是大善之土耳。」 天人善惡」,「國土粗妙」,有 百一十億佛土,有淨有穢 影疏》云:「 有強弱之分,然所招之土,同是七寶國土之粗妙應現。……粗之言大,妙之言 至 於所說之二百一十億佛土, 所現佛國「 粗 或有世界嚴淨妙好 ,不精也。說惡說粗,令其捨遠 也 0 憬興 兩異說。一者 為限於清 , ` 據嘉祥師意 義寂、玄一、 乃至或有世界有大火災 淨國土,抑亦兼及穢土?古德根據經文中 《嘉祥疏》云:「二百一十億佛土 , 0 所現唯淨。二者,通 望 說善說妙 一西諸! 師 , 。」是為兼有穢 , 亦俱云通 使其修習 現淨 穢 0 穢 是則所 土之明 悲華 一,善善 土 美

覺之名。」 又所 現 佛 土 是報佛之土也。又「或有世界清淨微妙 一,有報<sup>2</sup> 有化 0 《悲華》 經》 曰 : 一 或有 世 |界純是菩薩 無諸濁惡 。 \_\_\_ 遍 滿 是則化佛之淨 其 國 , 無 有 聲聞

穢諸 也。 土之相 爾 時 世 間自 , 悉現與之」 在王如來, , 令其得見 應其 指法藏比丘) 。「說是法時 心願」 ,經千億歲」 , 將此二百一十億佛國報化淨 , 以表說法現土之詳

願攝所依 分三 戊一 • 聞 睹發願

盡

亦顯時間延促無礙

0

經

爾時法藏聞佛所說

0

皆

悉觀見。

起

發無上殊勝之願

覩見 與 土。 義 二百一 万天 答曰 」 蓋謂「 眼 照 也 解 徹 十億佛土 察」 視 , 覩」亦見也。 為義 據 , 《法集 則 覩 上經論 不 , 0 指眼見,「見」指慧見, 動而 經》 盡皆目 今云覩 , 云 : 可 遍至 知法藏菩薩摩訶薩 《甄解》 覩 見 。十方不來 心明 , 則 菩薩 兩 云:「覩 0 摩 或疑法 者俱備 訶薩 , 比 ,得彼諸佛如來天眼。」又 藏比丘 。當爾所時 則眼見,見則慧見 即如唯識中 丘 , 承世間自在王如來威神 亦 不 在因: 往 0 地中 , 如 「見分」 法藏 佛天 , 何能 比 0 眼 丘於世間 故 所指之見 如見分見 遍 , + 見十方諸 加被 方國 大智度論 自 , , , 取推 在 以 得如佛之天 土皆悉一時 佛淨 王 推 佛 求 所現 求 照察 日 妙 或

眼,故能不動而遍見十方,於佛說國土皆悉覩見

無上 故曰 者 故 殊勝 事之超絕希有者 起發無上殊勝之願」者 是總四十八願大體 0 謂 莊 嚴 無上 , 曰 故 , 受樂 殊勝」。 , — 無上故 起 <u>~</u> 會疏》曰: 亦是發義 , 光壽無上故 0 \_ 更無有上 無有 , 名號無上故 此上 , 是 曰 , 故云 生因無上故 無上 無上」 0 超 勝 殊勝 , 諸 利益 願

# 戊二、大願所依 分四 己一、觀察

#### 經 於彼天人善惡。 國土粗妙 • 思惟究竟

解 「天人善惡」 0 判定善惡之性 , 諸說不一。 茲撮要介紹 如下

始起一 法中 · 第 一, 勝 想住於緣 義 《菩薩瓔珞經》 故云第一義 諦 真 0 順第 如 ` 實 0 若眾生起一 相 義諦起名善 以順第一義諦 • 中 ·道 等 念順 , , 背第一 亦 為善,違第一義諦 即實 理體為善 義諦 際理體 起為惡。」 ,背理體為惡 0 諦 者 為惡 , 真實之道 經云第一 經日 此之判定 : 義諦 理 0 , 以 此道 切眾生識 , 即 理體 理 真 為諸 諦 為

準。

世

故

非

不善

0

是以順益與違

損而判定善惡者

0

世 為 惡 故 。 論 不名善 曰 唯 : 識論》 0 能為 能 於此 以順 此 世 世 他世 他世 益此 違 順 世他世之有 損 益 , , 故名不善 故名為善 漏 無漏 0 0 人天 惡趣苦果, 行法為善 樂果 , , 雖於此世能為違損 於此世他世違 雖於此 世能 為 損之有 順 益 , , 非 非 漏 於他 於他 行法

空無物 生所 為善 薩 違 心 同 所 於 理 修之善法 有相之行 欲 ,  $\equiv$ /瓔珞》 而不越 違 ,是順 、淨影判三 凡是緣修之善行 理 為惡 軌 於 , , 法界真性為己自體 即 理 都是有 0 , 為惡 種善惡 是名 , 理者 無相之行 相行 ,俱名 也 為 : (<u>→</u>) 0 , 善善 無相 如是則上從佛菩薩 ,名之為惡 為 ,是為善 依 \_ 空性 順益 惡 此 , , 體性 也 為善,違損 則 (<u>=</u>) 0 0 無論凡夫二乘, 若有 緣起而 例 如行 體 所施 , 下 成 順為善 布施 為 · 至 阿 悪 行德 • 能 0 , 若能於施者、 羅 施 0 , 縱上至三乘(聲聞 體違 此 所行只是自 漢 及所施之物 與 ,所修之善法名善 《唯識 為惡。」 受者 體 論 , 存 此 , 心 與(二) 於意 及所施 同 無所 ` 緣 中 相 人天 覺 緣 兼 物 , 皆體 是為 順 亦 眾 菩 隨 理

四 、天臺宗立六種善惡 : (一人天之善。五戒十善之事善也。 然人天之報 盡 還墮於

四二三

至

無明, 亦為惡 教圓 圓尚 乘之善 一惡道 為 融之妙中 然此有二義:①順實相之圓理為善,背之為惡。 故亦為惡 惡, 。 <u>=</u> , 三小乘菩薩之善,慈悲兼濟故是善。然未斷一毫之煩惱 故亦為惡。<br/>
二二乘之善。能離三界之苦,故名善。然但能自度 乘同 況復其餘。上以達圓理為善, 所行帶方便,不稱於理,亦是惡。 斷見思之煩惱,是為善 。田別教菩薩之善。見中道之理,是善。然猶 。但墮於二邊,不見別教中道之理, 著圓理為惡,乃天臺宗獨特之發揮 ②達此圓理為善,著之為惡。著 為隔歷之中道,不能見圓 ,故名為惡 ,不能 未斷一 。四通 , 其 義 甚 度他,故 ,是至極 分之

有 粗 妙者 妙 異 國土粗妙」。「 , 0 乃自受用 粗 即變化 或他受用之實報 , 粗妙」已見前註,粗者不精 妙即受用。」義為:淨土之中有粗與妙之不同。粗者 土 , 妙者勝妙。 義寂 師 日 : 「淨土之中 ,有衰有

會疏》曰:「 土之粗妙如影, 天人善惡」 夫國 者 身之修短為形,因形定影 土者 , 因 也 。 「 ,即眾生之影響耳 國土粗妙」 者 , 0 形修 影必隨形也。 , 果也。人善則土妙,人惡則土劣也。 (長 也) 故《淨影疏》云:「天人善 則影長 , 形短 則 影 促 蓋 故

惡 汎說一切諸土之因 。國土粗妙,汎宣一切諸土之果。」

微 達於究竟。「究竟」者,即經中真實之際,即一法句,清淨句,真實智慧無為法 思惟究竟」 。法藏菩薩於諸佛國,善惡之因,粗妙之果,一 思量: 一分別 , 窮深極

己二、選擇

身

# | 脛||便一其心。選擇所欲。結得大願。

得大願 念者 法界 心 示 者 流出依正 ,信心無二心,故曰一念,是名一心。一心則清淨報土真因也。」正如本經一心結 。」又《探玄記》曰:「一心者 解 , 即 顯 「便一其心,選擇所欲,結得大願」 一心乃報土真因 一心也, 種種莊嚴 故本品名至 ,不可思議淨土法門。得成大願 心精進。一心者即真如 ,心無異念故。」又《教行信證文類》 0 乃專一 2世,如 ,惠予眾生真實之利 自心, 選擇度生所欲。開 止觀》曰: 日 : 一 「一心具十 。 又 7 一 其 言 化 顯

#### 勤 修

### 精勤求索。 恭慎保持。 修習功德 0 滿足五劫

解 精勤求索」 。漢吳兩譯,均作「 勇猛 精進,勤苦求 索」 故知「 精」者,即

精 進 義 勤為勤苦義 。又求者 ,願求也。 索者 取 也

道 行持 者 是真恭慎 心心 謹也, 也 恭慎保持」 又執 不異,任運自持也。 0 誠 也, 保持」與「保任」同一保字 也, 0 靜 即 也 《漢譯》曰:「 《漢譯》 0 《漢譯》「 之「奉持」也。故知恭慎保持者,乃自 當即 我當 中住」 奉持 ,宗門曰:「心心不異謂之保 , 當即· , 即 中住。」 恭慎」 「恭」者 兩字之實義 然敬肅 。 \_\_ 0 敬也。「 「 持 」 安住 ,從容中 中道 慎 者

 $\mathcal{H}$ 劫 , 經於五劫。」 思惟修習。」 修習功德 《唐譯》云「 滿足五 古德於此, 《宋譯》云:「 於彼二十一 劫 0 頗有 億諸佛土中所有嚴淨之事 《魏譯》 往 異解 靜處 云:「具足五劫, 獨坐思惟 , , 修習· 悉皆攝受 思惟 功德 攝 取 , 0 既攝 莊 莊嚴佛剎 嚴佛國 受已 清 滿 發大

淨之

蓋五 动之間 故彼法 淨 影 , 藏 ` 思惟勵修 於一 憬 興 身中 諸 師 , 並 0 , 修成滿所願之行 在彼佛所 以五劫為發願後之修行 , 五劫修 0 其既發願 行 。 \_\_\_ 又 诗 。 ~ ,不可無行 《略箋》云:「 (淨影 疏》 。 \_\_\_ 云 : 上皆明五 斯乃修行 依願起行 一劫為 之時 發願 也

後修

行

诗

惟 為 時 發 相符 如圖 願 時 會疏》云「蓋夫菩薩建立淨土 明 此為 畫之。……」此以五 , 而 發願 非願後修行時。《 時 。 《 合口 赞 】 劫思惟 云 : 「 《甄解》 , , 亦同此說。蓋諸家均據 喻 五劫者, 猶如良匠建大城。先沈思圖畫之。……五 如施工之前 發願思惟之時 , 先打 圖 節 樣 《魏譯》 也。 0 故同 望 於 , 上說正與 西 《合贊》 亦 以為 劫 發願 謂 魏 思

成 願 發 願 此 經  $(\equiv)$ 為 方曰 亦 於五 嘉 趣 Ī 祥 與今之會本相契 劫 此 師云:「 所 正 攝 與 故 佛 《宋 於五劫 知 或 五劫之中, , 譯》 超過於彼」 本 相契 中,修行 經中 0 以 《宋譯》 **一發願也** 清 於「精勤 , 正 淨行 契於嘉祥師之說 。 \_\_\_ ,修習攝取 中先曰:「思惟 求索 此則雙舉修行 , 恭慎! 佛土之大願 保 0 故此五 持 修 與發 習 修習 |劫乃「修行 。 \_\_\_ 願 , 功 經 , 後曰 德 歷 兩 者 Ŧī. , 滿 劫 : 並 發願」時 足 舉 大 發 五 大 願方 劫 但 誓 以

至

也。

己四、圓滿

#### 經 於彼二十一俱胝佛土。 功德莊嚴之事 。 明了 · 通達 0 如 佛剎

0

功德 解 殊勝莊嚴,與各各善惡粗妙之差別,悉皆「明了通達 段中「 俱胝」即千萬。 法藏比丘, 於五劫中,對於二 如 百 佛剎」 十億佛國 0 , 種種奇妙

戊三、攝土超勝

經 所攝佛國。超過於彼。

彼 一百一十億佛國,亦即超踰十方佛土 0 解 此 經 中 此 「彼」字,指二百 長 時 思 惟 ` 選 ` 一十億 修 習 , ` 佛國 極表極樂淨土之超勝獨妙 攝取 0 , 今法藏菩薩大願 於是結得 大願 , 攝取 丽 之佛 所 攝 國 佛 或 , 實 , 超勝於 超 過於

# 丁七、所攝陳佛 分三 戊一、具儀

經 既 攝受已 0 復詣世自在王如來所。 稽首禮足。 **遶佛三匝。合掌** 

#### 而住。

周; 首 表作禮之殷重 ,頭至地也。「禮足」 解 既攝受已」乃承先啟後之文。於是法藏菩薩復至世間自在王 ,以自頭接佛足。隨即繞佛,亦是敬禮 。三匝者 佛處 ,繞佛三 。 「稽

### 戊二、陳辭

### 經 白言世尊 。我已成就莊嚴佛土。清淨之行 0

解 繞行後乃合掌安住佛前,向佛稟白云:「我已成就莊嚴佛土,清淨之行。」

# 公三、佛令具說 分三 己一、讚

至

心精進第五

## 經 佛言善哉。

解 佛言「善哉」 ,此表法藏比丘之行 深可聖心,暢佛本懷,廣應群機,故得歎

許,而讚曰「善哉」,此佛深喜之辭也。

#### 己二、令說

# ေ 今正是時。汝應具說。

言:「今正是時,汝應具說」 車,皆入一如來乘。為諸眾生開佛知見,示佛知見。乃曰「今正是時」。今經 令十方九界眾生,同入彌陀 |解| 「今正是時」。《法華經》因時機成熟,會三歸一,於三乘行者,咸頒大白牛 乘大誓願海,一切含靈皆得度脫。是故世間自在王如來告 亦然,欲

。滿足無量大願 眾 歡喜 。亦令大眾 0 聞 是 法已 0 得大善 利 能於佛剎修

皆在 陀 無量 滿 法得 眾 便 願 夫 大 說 。「大眾」二字, 切志 利 何等 祗 大願 我 其中),普令大眾得聞 解 願 為眾生能真 亦 相 願 「令眾歡喜;亦令大眾,聞是法已,得 直 願 爾 0 普發彌陀之願 應 , 捷 令諸菩薩學之同發。 J 又《會疏》云: 「 0 0 又 彼發妙願 便入 曇鸞大師 ,從果起修 《往生論註》云:「滿足往生淨土一願 實發起往生淨土之一 廣攝當時會上及未來世之一切凡夫、二 乘 作 ,我不爾乎?故能緣之滿足大願也。 ,學法藏之所行 願 ,直趨究竟。不可思議 海 ,發願往生 《論註》)和盤托出諸佛心 便 與彌 陀大 願 ,逕出生死苦海 , 攝取 願同體 故我輩 佛剎 大善利。」 , 淨土法門 末世凡夫 ,滿足大願 故云 菩薩聞之,自發 髓 , ,故令大眾歡喜也。 即是滿足無量大願也 即一 0 此 法藏 乘與菩薩 , 但能 表如來勸令宣 切志願悉滿足。 0 **愛菩薩** 滿足無量大 《淨影疏》 滿 足此一 <u>F</u>. (今日 勇猛 一劫精勤 願」 , L 說 願 亦令大眾聞 我等凡夫亦 日 故 求索之大 ,普利大 , , 指 彼 何等方 即 云滿足 既 法 與 丈 藏 彌

#### 佛令說益 分三 戊一 、正具說大行願 分三

# 發大誓願第六

誓願 德 思 如 也 也 大 敬 風 何 É 是名弘誓本 不 如 解 以故?誓願不可 一切往 , 可思議 《甄解》 本品乃 普行 生人等 世間無所 。是以 法藏菩薩遵 乘海 曰 : ,弘誓 ,亦名悲願一 《行卷》 礙故 思議故 四十八願 0 佛明訓,於大眾 能出三有繋縛城, 。悲願 乘海者, 以卅六句歎誓願不可思議 功德成就 乘。此乃彌陀正覺功德也。 喻 成就無礙無邊最勝深妙不可說 如大虚空 ,而歸一正覺 中宣 乃至開顯方 , 說所發殊勝大願 諸 妙功德廣無邊故 , , 以 彰 正覺之體即是南 便藏 正覺功德不 正覺· 0 0 良 功德廣· 此 不可 可 0 大誓願 奉 猶 稱 持 如 可 思議 大 無阿 大車 , 不可思議 文曰 特 , 妙 乃 者 彌 可 徳難 至猶 頂 陀 由 戴 至 佛

願 經 至 於 0 願文多寡 《宋譯》 則為三十六願 諸譯 頗 有 差 0 異 魏 0 漢吳 唐兩譯則為四十八願 兩譯 同 為 廿 四 願 0 0 至於 且 經 中 《後出阿 明 言 便結得二十 彌陀偈經》 四

覺 廿 乃 來 我 阿 此 羅 作 生 熟 國 九 無之。 我 知四十八 願 至 漢 願 佛 中 且 且 第三 誓二 + 於 無量 中 漢 或 無有 漢 為 魏 者 實 吳 不 吳 四 + 唐二 + 設 等 具 兩 其 得 婦 兩 章 , 皆於 应 .譯 他 是 譯 人 願 我 , , 一譯同 章 諸 願 精 雖 而 為 雖 得 國 0 0 女 \_ 要 譯 七 同 罕 可 無 同 , 佛 之經 終 人 設我得 勝 亦皆 寶 為 聞 為 婦 見 日 , 欲 廿 四 願 女 廿 不 水 廿 廿 國 + 來 文 • 作 池 四 四 四 四 闕 中 0 佛 準 願 佛 蓮 生 願 願 如 願於諸 -菩薩 0 花 願 是 蓮 我 也 可 , 0 0 0 , \_\_ 或 知 花 但 由 中 國 但 可 , 0 若受讀 中菩薩智慧 實 此 中 但 彌 知 化 此 化 內 經 名 陀誓 中 生 際 生 者 容 中 , 可 實 為 所 見 長 內 具 亦 , 經 謂 容 大 即 四十 (三) 有 甚 居 願 , 法 實 諸 蜎 作 不 多 廿 蓮 , , , 辯 譯 花 皆 男子 為 四 蠕 則 數 同 諷 才 廿 願 得 差 化 作 不 0 0 , 誦 實 生 異 生 菩薩 但 四 止 , 0 持 若可 、吳譯》 之甚 諸 際 章 實 廿 世 , , 說 間 四 則 不 並 與 無 , • 流 限量者 不 非 止 皆 0 國 阿 央 0 而 第二 足四 廿 無婦 數天 通 僅 作 以 羅 不 菩  $\overline{\parallel}$ 四 上 者 漢 得 人民 願為 + 四 薩 女之殊勝 , 0 , , 辯 (吳譯 不 都 只 是 據 八 願 • 才 取 諸 阿 無 忇 0 ` 智 羅 **>** 蜎 使 正 例 央 慧 第二 魏譯 大 某 覺 後 漢 數 如 飛 者 願 作 出 蠕 0 0 .;佛 動之 魏譯 阿 得 (四) 願 , 0 實 不 菩 為 而 是 時 彌 陀 則 取 薩 例 願 類 故 ,

令

世

漢

0

發大誓願第六

四

三三三

此

正

第

偈

兩 願 願 祗 有 , 亦 廣 與 略之異 此 同 0 , 第三 更 有 進者 一十願 , 只 魏 是第 唐兩譯均缺國無女人及蓮花化生之願 廿九願之補充與引 神而] 己。 唐 譯 0 可 中 見 第 魏 唐 廿 九與 兩 譯

善本 至 。是以 一於漢 會 吳兩 集 諸 譯 譯 , 則 , 廣 缺 擷 十念必 眾 長 ,另成 生之根 本大 會 本 願 , 實 0 不 可 容緩 見漢 也 吳魏唐 0 宋五 譯 , 均 非無量壽經之

之四

十八

願

,

並

未

圓

具

諸

願

0

中菩 十 此 如 必 妙 廿 生 四 兩 服 四 魏 缽 薩 為 於是 願 ` 願 皆自 譯》 自 國 章 顯 在 然 日 諸 無 夏 , 衣 第卅 四十 然去 女人 師 : 佛 在 服 漁與供 會集諸 前 身 我 八 0 • 八 0 , 不 蓮花 為 現其 作 有 願 具之如 爾者 目 譯之大 佛 求 日 (徳本 時 裁 : 化 , 生諸 縫 既符 , , 意 我 搗 設 願 我不作佛。」 0 0 我 諸 染 願 國諸菩薩欲 , 但 所 洗 得 誓廿四章」,又合 既 , 缺 濯 皆 求 佛 重 飯 者 見 欲供養之具 , 古譯多見之廿 食 元於會· 或 , 如 (於此又可見魏唐之四十八願 不 飯 中 意 時 取 本 天 0 人 正 0 如 則 , 復 覺 , 若不 《漢 四十 欲得 妙攝各 四 七 。 \_\_ 寶 , 譯》 第二 鉢 ·如意者 又 衣 八 中 採 服 願 願 第二十三 + 精 0 世 , , 生自 四 隨 要 經 間 , 念 不 願 中 所 , 以 備 流 取 即 然 日 願 百 至 少 : 集諸譯之長 通 正 之四 文 味 ^ ~ 覺 , 0 實 設 而 飯 如 0 吳譯》 不 我 十八 食 佛 顯 足四 多義 得 所 在 前 魏 佛 讚 , , 十八 譯 為第 乃 應 , 食 例 念 國 法 以

具 也 隨意 今此會本 即 至 無不滿 ,攝集 願 以 上三 可見 願 為 會 : 本 我作佛時 ,文約義豐 生我 諸譯所具之彌陀勝 國者 所需飲 食 願 衣服 備 顯 無遺 種 種供

己一、陳說請聽

是以

近世諸賢

公認此為善本

良

有

以

也

# | 經|| 法藏白言。唯願世尊。大慈聽察。

解 聽 者 耳 聞 也。 察」者,心中審思也 《會疏》 日 : 如來聽其 說 明

照察丹誠 , 故 S 云 聽 察 0 故經義為法藏菩薩請求世尊 垂慈於我 , 聽我 所說 , 鑒 我誠

心。以下法藏陳說所發大願。

二、總說

經 我 若 證得無上菩提 0 成正覺已 0 所居佛刹 0 具足無量不可 思議

#### 四三六

### 功德莊嚴

登不 舉 如是 觸 嚴 相 能 足 示) 體 節 光 容 表 所具 妙顯 安 退 是 中 勝 , , 解 0 廣 故 樂 由 曾淺述之 妙功 0 事 首 四 復 極 狹 日 功德與 於具足 事 , 自 之願皆是為眾生,一一之願皆是彌陀本妙明心之顯現 「不可 德 樂世界一 垢 以具足 無礙 ... 在 滅善 , , (無量) 莊 。 今經 不 , 具足無量 總括全部大願 無量 思議 延 嚴 生; 可思議 塵 不 可 促 , 皆 不 阿 同 \_ 其 0 毛悉皆 思議 彌陀佛 示 可思議 時 境界 清 香普熏十方世界 可 , 淨莊 思議 華 功 重 0 莊嚴 德 ·嚴經》 圓 即是毘盧遮那如來, 重 嚴 願 無盡 明 , , 。具足者 我 超情 具德 故能令眾生 , 圓 7成佛時 故萬 獨明事 , 具無盡玄門 圓 離 0 ,眾生聞 .物嚴淨 見 是以此四句 明具德等等,詳之則為十玄妙門 , , 事無礙之不 , 圓 所居之佛剎 非思量分別之所能知 , 滿也 聞 , 者 窮微! 極樂河 [名得] 故曰「 |列於| 皆 周 極妙 福 淨 可 修 遍 '思議 , 願 土何異華 , 含攝 具足 佛行 具足無量 首 • 聞名發心 境界 。一一之事相皆是清淨 光瑩如 , 無量 , 表 , 見菩 無 以 下 一 藏 , , 鏡 非 不 世 一多相即 欠無餘 , 十念 提 無法 可 界 , 語言文字之所 思議 樹 徹 , 0 各願 前 必 極樂 以 照 , 證 故 ,小大 數量表 + 生 功 於 德莊 判教 無 方 依 云具 逕 生 正

句,皆是真實智慧無為法身。

所 住 持之佛土,具足無量 首數句之文意為 ,我若證 不可思議功德莊 得如來果覺 嚴 ,成就無上正 0 以上 一數句 等正覺,即已 , 總表極樂世界之微妙殊勝 究竟成佛,是時我 故

別顯 分十一 庚 \_ 國土殊妙 國無惡道願

於第一願首宣說之。以下則分敘四十八願各各內容

經 無有地獄。 餓鬼 0 禽獸 0 蜎飛蠕動之 類 0

畜生道)三惡道 解 下明, 我 。「地獄」 此 (佛剎中 , , 無有地獄、 此為漢語 , 梵語: 餓鬼、畜生(經中常以禽獸、蜎飛 為那落迦、泥犁等 0 《攝大乘論音 、蠕 義》 動之類表 日

此譯有四義:一 不可樂 。二不可救濟 0 (三) 闇冥 (四) 地獄 。 \_\_\_ 今經言地獄 乃其中 之

義 常言地獄 里數之名 婆沙論》曰:「 , 以獄在 維摩經肇註》 地下也。 瞻部洲下過五百踰繕那 云:「上由旬六十里 但應知者 , 地獄不僅在地下 ,乃有其獄 , 中由 , 旬 或在山間 £. 0 + 荲 踰繕 , 下 由 , 那 或大海邊 旬 \_\_ 四 即 + 由 旬 单 曠 0 , 天竺 野 故

發大誓願第六

樹 下 ` 空 中 , 皆 有 其 獄 0 總之 地 獄 有  $\equiv$ 類 :

苦 部 有 炎 肢 刺 層 豎立 熾 體 磨 間 洲 發 擣 地下 歇 周 , 悲 韋 者 而 , 苦 號 後 也 Ħ. 根 , 苦 怨 斬 極 百 本 0 叫 據 由 熱 鋸 身 地 之 難堪 獄 旬 死 0 聲  $(\equiv)$ 俱 有 , , 然冷 眾合 含論 乃 地 0 0 八 (七) (五) 獄 大 大 大 地 風 , 熱地 名 Щ 獄 吹之 兼考 地 地 為 獄 0 獄 等 獄 眾多苦 及八 , /大論 皮肉還 活 0 0 熱中 寒地 逼 , 從 於 具 **>** 之極 , 生 是 獄 劇 , 俱 此 苦 依 , 0 等於 來 八 次 八 , , 故 獄 更 逼 大 而 發 身 前 為 地 日 下 至第 大 大 活 獄 , 合黨 哭 熱 對 0 聲 等  $(\underline{\phantom{a}})$ 八 八 0 (八) 黑 獄 相 活 寒 0 無間 (六) 害 而 繩 地 , 獄 炎 地 名 言 0 獄 地 熱 (四) 為 , 0 亦 獄 彼 地 無 號 0 獄 先 中 間 名 叫 0 受苦 地 以 罪 八 0 , 火 獄 黑 人 此 熱 隨 遇 無 繩 八 地 0 間 身 逼 縛 種 獄 獄 起 於 罪 乃 種 0 眾 無 人 斫 層 瞻

花 分折 聲 上 生 裂 皰 以 0 身 如 (四) 彻 F. 分折 青 四 八 蓮 婆  $(\Box)$ 大 裂 婆 也 尼 地 如 獄 0 刺 大 同 (七) 部 外 紅 缽 上 陀 , 蓮花 特 更 , 摩 有 極 也 (五) 寒逼 八 紅 虎 寒冰 蓮 虎 身 花 婆 獄 , 體 , 同 , 分皰 依 身分折裂如紅 上 次 裂 横 0 也 列 (六) : 膃  $(\equiv)$ (<del>--</del>) 缽 呵 額 蓮花 羅 部 羅 陀 羅 青 也。 , 蓮 寒 此 花 (八) 逼 云 摩 也) 訶鉢 而 皰 自 , 特羅 嚴 嚴 中 寒 寒 逼 所 逼 (大紅 發 迫 身 之 蓮 身 顫 體

此 上 為 根 本 地 獄 。 下 敘 近 邊 地獄 ` 孤 獨 地 獄 0

煻 煨 増 ; (二) 尸 遊 增 地獄 糞 增 , 0 八大地 (<u>=</u>) 鋒 刃 增 獄 中 , (四) , 烈 每 河 大獄 增 ,合為十六處 , 皆有 四 門 ,稱為十六遊增地獄 , 每 門 外 , 附 增 四獄 0 , 名

地獄合計共有一百二十八處。亦名近邊地獄。

最 重 處 **,** 孤 日之中 獨 地獄 0 凣 在 萬四千生死, 山間 ` 曠野 ` 經劫無量。 樹下、 空中 《輔宏記》云:作上品五逆十惡者感之 , 其類 無 數 , 受苦 無 量 0 地 獄 苦果 其

(指最極惡逆者)。

觸 恐怯多畏 林 威 塚 盛 云 : 有說: 也) 也 廟 餓 神 故 被 又希 , 鬼」者,《 0 故名 下品五 無福 驅 , 名 役故 求名 鬼 為 德 者 鬼 鬼 逆十惡者感之。 , 0 (大乘) 名 由 。 \_\_\_ , , 謂彼餓鬼 居 鬼 彼 《婆沙論》云:「 不 積 義章八》 0 淨所 恆 集 為 , 恆從 諸 感飢 , 不 曰 天處處驅 (指惡逆中之最輕者) 他人 得 渴業 : 飲食 以從他求 0 , 經百 鬼者 希 役 0 常受 馳 求 飲食 畏也 走 千 鞭 故 故 歲 以活: 打 。 \_\_\_ , , , 不 謂 名 , 此道 得聞 填河 性命 虚 餓 怯多畏 鬼。又常 水名 塞海 亦 。」又云 遍 諸 0 0 , 豈能! 又 飢虛 受苦無量 趣 : 威 0 有 得 也 , 見 , 故 福 有 能 名 德者 說 況 令他 飢 為 輔 作 復 渴 餓 宏 得 增 畏 Ш

行傍 角 云: 「作中品五逆十惡者感之。」 鱗 故形亦傍 畜生」 甲 ·羽毛 , , 四足多足,有足無足,水陸空行,互相吞啖,受苦無量 是故名傍生。」 新譯為傍生,指傍行之生類。 傍者 , 横也。 《新婆沙論》 《會疏》云:「此道遍在諸 云:「其形傍故行 《輔宏記》 處 亦傍 披 泛毛戴 , 以

庚二、永離惡趣 (二)不墮惡趣願

化 經 不得是願 。悉成 所有一切眾生。以及焰摩羅界。三惡道中 阿耨多羅三藐三菩提。不復更墮惡趣。 。不取無上正覺 來生我剎 得是願 乃作佛 受 我法 0

之業 罪人 羅等 解 0 譯 主守 捶拷治罰 「焰摩」 為縛 地獄 , 羅界」 縛罪· , ,八寒八熱及其眷屬諸 更無休息。故 人之義 者,指 0 焰摩 焰摩羅王之世界。 《三啟經》云:「將付琰魔王 羅王,義譯為平等王 小獄等 0 焰摩羅 決斷善惡 , 0 又作 此王 ,役使 炎摩 一登錄 ,隨業而受報 鬼卒 ` ` 治理 琰 0 於五 摩 世 ` 閻 勝 趣中 間 生死 摩 因生善 ` 閻 追 罪 攝 福 摩

踰繕那 道 地獄品》云: 焰 ,惡業墮泥犁 摩羅界」者 即 由 句) 閻 , 0 即 」又譯 浮提南 ,有琰魔王 此王之管界 雙王,兄及妹皆作地獄王 ,大金剛山內 威 , 0 縱廣量亦爾。從此展轉, 《俱舍論》云: ,有閻羅王宮,王所治處 \_ ,兄治 琰魔 男事 王 散居餘處 威 ; 妹 ,於此贍部 ,縱廣六千 理女事, 。 又 洲 由 下, 故曰 《長阿含經 一旬 過 雙王 五 百

道 獄 」蓋謂 餓鬼、畜生三道,名三惡道。 「三惡道」,又名三 眾生如內有貪求欲樂之念,是為因;外攀緣欲境,是為緣;以此因緣 惡趣,又名三塗。為一切眾生造惡所生之處,故名惡道 法華經方便品》曰:「以諸欲 因緣 , 墜 墮 起念 0 地 惡

造惡

,終墮惡道

竟 趣 唯 餓 鬼 願 眾 、禽獸 本章 又 生無苦 真 《華嚴經普賢行願品》曰;「 兩願 ` 蜎 。三惡道乃苦中之極也。 飛蠕動之類 , 國 無惡道願」,及 。」乃國中無有三惡道 諸佛如來以大悲心而為體故。」 「不墮惡趣 密教中曰:「 願 願 0 大悲為根 。 其下 此正表彌陀大悲心 第一 , 菩 願曰:「 提 為因 故願國 切 無有 , 方便 故首 中永無惡 地獄 為 兩願 究

墮惡趣願 , 或曰 「不更惡趣願」,為第二願 此承第一 願 而言 我國 不但無

多宿 名 生 無 不 智度論 又善導 -但永 極 F 為 惡 聖 樂 業 呵 道 大 不 願 不 云正 耨 八十五 , 蒙 復 師 多羅 甚 更入惡趣 0 蓋 `佛願· 日 更 至 0 **)**墮三 以從 從 **>** 三藐 7 力加 曰 : 藐 焰 乃至 摩 途 惡趣帶業往生之眾生 , <u></u> 三菩提 云等。又 並悉皆 羅 被 , — 故 界( 唯佛一人智慧 成 ,攝受往生。 佛 日 ` \_ 即 不墮 成 , 不 就 地獄界) 『三』云正。『 又《法華玄贊》曰:「 悪趣 歴 阿 生 耨多羅三藐三 生彼土已,悉令成 為阿 死 0 故龍 等惡道 。 \_\_\_ , 宿 耨多羅三藐三菩提 具 是則橫出於六 樹大士曰:「 (惡業 中, 菩提』云覺 一菩提 來生我國之一 , 應 0 佛 墮 9 《淨土論 回 趣矣 若 悪道 0 , 此 即是無上 人生彼國 。 \_\_\_ 云 , 實 無 惡道 切眾 但 註》 阿 0 大 彌 陀 眾生善根微弱 生 彌 正 , 日 ⊓ 終 等 陀 耨 如 • , 多 願 來 受佛之教化 不墮三 正 羅 力加 覺 佛 慈悲至 所 。」《大 云 趣。 持 得 極之 上 法 往 復

悲心 成 云: 佛 無盡 願 又 此 若 得 切眾 是願 章 此願不成,我終不成佛。 , 度 大 願 化 , 生 乃 無餘 成 , 攝二 作 佛 也 佛 , 一殊勝 。 二 者 , 而 不 此 得是 ° — 願 ,凡往生者 既已 者 願 故曰 , 不 取 , )成就 惡趣眾生 :「不取無上正覺。」 , 無上 , 足證 \* 悉皆: 正 , 彌 亦得 作 覺 陀 佛 智 往生極樂 , 慧功德 表 究竟菩提 此 願 • 成就 以下各願 , 威 不 0 神 由 復 , 我 力 此 更 墮 用 可 , 簡為 法 不 見 惡 可 彌 藏 道 菩 思 陀 「不取 薩 議 本 表 ιĊ 彌 0 末 方 Ī 陀

庚三、報身殊妙 分八三十、(三)身悉金色願

經 我作佛時。十方世界。所有眾生。令生我剎。皆具紫磨真金色

順 第三「身悉金色願」。生彼土者,身皆紫磨真金之色。真金色者,蓋為如來之身色。善 導大師曰:「諸佛欲顯常住不變之相,是故現黃金色。」日溪師曰:「此標中道實相 。」《會疏》之說,正顯中道實相之義 。」今此大願,欲令一切往生之人,同佛身相,皆真金色,此顯生佛不二,真實平 故《會疏》曰:「是故願言,我國人民 解 此章具三願。「十方世界,所有眾生,令生我剎,皆具紫磨真金色身」,是為 ,純一金色,無有好惡,彼我平等,情絕違

辛二、(四)三十二相願

# 嗈 三十二種。大丈夫相。

網之纖 藏法 者愛敬 縱 指 故 提 好 不 限 廣 中 卅二: 者 相 纖 又 於佛 數 相 長 天竺國人所說 解 「三十二種大丈夫相」 四十八》云:「 (9)趺 維 相 相願」。三十二種大丈夫相,又名三十二大人相,簡稱三十二 法 手 者 , 頭足之高 知有勝德可崇,人天中尊,眾聖之王,故為現三十二相。」此三十二相 0 手指 轉輪聖王亦具此相。《智度論八十八》謂佛現此大人相者 交互連 界次第下》曰:「如 過 足背也 膝 相 細長者 絡 0 ,則為 足背 與張兩手之長相齊者 手 如鴨鵝者 長 (1)足安平相 。4)手足柔軟 過膝 高 現卅二相。」 起 者 而 。(6)足跟滿 。國 圓 來應化之體, 0 滿 (10)。足裏 中天人皆是三十二種大丈夫相 相 馬 者 陰 。手足之柔者 0 此說極好 足相 藏 (8)無凹處者。 0 (12)毛孔生青色相 腨 相 現此三十二相, 如 。跟是足踵 佛之男 鹿 , 佛 本 王 (2) 千 相 。 (5) 根 離 腨 -輻輪: 手足縵相 0 , 相 密 為 踵 。一一毛孔 藏 以表法身眾德圓 , 股 相。足下有輪 圓 而 體 肉 滿 現 0 內 無 0 。手足指 相者, 相 佛 是為第 凹處者 , 因 「 , 之股 如 0 ,生青色之毛而 此三十二 馬 隨 順 四 與指 形者 陰 肉 (7) 足 也 世 此 願 纖 極 間 間 間 , 圓 (3) 手 相 ) 趺高 習俗 稱為 閻浮 (11)如 有 縵 身 鹿

論

牛

肉

足

滿 滿 此 髻 主 清 與 傴 相 雜 此 四 者 (15)相 相 相 淨 (27)曲 亂 , 0 之義 + 廣 如 者 七 常 大 者 0 0 為 同 梵 眼 處 長 獅 씶 (19)光 0 0 音 華 小 毛 舌 子 皆 (21)身 為 , (13)佛之 之 開 百 鳥 殊 肩 異 相 如 兩 丈 身 後 頰 足 瑟 勝 淨 獅 相 圓 0 0 毛 音 望 舌 者 下 膩 如 滿 子 , 而 0 上 聲清 將 身 西 牛 廣 堅 相 相 , 0 • 靡 譯 為前 王 密 (26)兩 放 師 而 0 0 相 身 作 者 掌 也 淨 長 咽 兩 光 日 0 耶 ? 體 中 明 肉 而 肩 : 身毛 0 , 0 • 髻 (31)柔 (24)遠 津 圓 平 兩 , <u></u> 依 眉 聞 軟 液 四 滿 四 正 肩 0 之頭 答 此 頂 間 細 得 牙 而 及 也 面 , 豐 白 Ł É 威儀 項 上 薄 各 願 0 右 中 故 毫 (29), 腴 有 味 淨  $\neg$ 旋 丈者 者 不 肉 相 相 眼 展 相 嚴 , 0 向上 眾 此 待 之 色 肅 , 0 0 0 0 花開 佛之 生 隆 則 四 (22)七 如 兩 , 0 偃伏 生 牙 (16)起 眉 紺 處 覆 四 如 皆 皮膚 之 咽 + 者 青 , 為 面 最 獅 者 是生 髻 間 喉 平 相 齒 子 而 大 , 0 皆 形 有 至 中 而 相 王 滿 細 0 (14)者 得 具 者 白 眼 於 常 白 無 滑 0 身金 具足 諸 髮 者 故 毫 睛 有 缺 相 , 0 際 Ż 陷 亦 0 相 津 (20)0 , 0 色 皮 名 右 色 者 液 (25)四 身 也 , 相 端 膚 + 不 旋 無 如 頰 0 0 , 假 常 紺 (28)凡 (18)軟 0 見 車 敚 直 身 青 梵 者 滑 修 食 相 頂 放 如 兩 體 得 音 物 光 者 者 相 獅 腋 0 0 之 身 彻 深 大 子 (23)滿 0 0 0 0 ||之得 色 間 遠 齒 形 相 (17)(30)相 其 (32)相 É 端 七 如 眼 : 0 0 它 頂 睫 上 齊 腋 處 黄 兩 正 0 密 平 金 具 經 成 如 梵 味 頰 下

隆

也

相

無

充

滿

也

不

### (五 ) 身無差別願

#### 經 端 正淨潔 0 悉同 類 0 若 形貌差 別 0 有 好醜者 0 不 取 正 覺 0

曇鸞 故 同 興 大悲心 大 類 解 師 0 再 若 Ħ 下 , : 有差別及好醜之分,則不 為第五「身無差別 起平等願 以 不 同 故 。 \_\_ , 高 是即發起此願之本因也 下 願 以形 0 。 高 成佛 願 日 下 0 此 既 或 願 形 中 顯 , · 眾 生, 是非 極樂 以起 國 容貌 人 0 等同 彩色, 是非既起 相 悉皆端 , 無 長淪三有 有 正 一潔淨 差別 0 , 故 等 是

#### 辛 应、 (六) 宿命通願

經 我 作佛時 0 所 有眾生 0 生 我國者 0 自 知 無量劫時 宿命 0 所 作善

#### 惡 0

願 解 本 章 明 彼 土 眾 生具第六 宿 命 通 願 ` 第七 一天眼 通 願 與第 八 天 耳 通

通 者 , 神通之簡 稱 0 窮 潛 神異 , 所 為 不測 , 謂之神 0 所作 :無壅 自 在 無礙

謂之 通 可 依 此 通 果報 通 神 <u>神</u> 中 通 有 , 第 六 六 自 然感得前五 種 唯 , 聖 稱為六通 へ 指 阿羅漢 種之神通 , 即 宿 命 , 前 (甚 通 至鬼神亦有小 、天眼通 <u>F</u>i. 通 凡 0 異生 天 通) 介非 耳 通 、他 人 , 但 亦可 .<u>.</u>心 不能得漏 通 得之。三界諸 神 盡通 足通 與漏 此 漏 盡 天

,

德為 禪 之通 彼 所 命 國 說 事贊》云: 通 通 蓋 大 天人之通 , 唯聖者 未 , 今應注 故遠 能 大異於彼說 至 八定者 別不過 依 所證 中 勝 意 如 者 來 於凡小也。 『 |<u>|</u> 問 ,乃色界之四 ,非修得者 八 願 , 及三無色。 須斷 萬 經 明自 力 , 劫 中 , 然乘 極 盡煩惱方為漏 而酬得安樂自然之報 0 切人天皆以佛願為 今云無量 樂眾生所具之通 ,不待修而自得成就 《甄解》 佛願 禪與無色界之四無色定也。 (「無色」 0 动者 曰 : 須臾合掌 盡 「小乘前 何 也 者,指無色定 也 , 所依 得神 遠超餘經論中禪定等 德 ?蓋以 , 。 故云 是以 又不同於諸 五通 通 0 極樂眾 <u>\_</u> 勝於常途之 , 豈容] : 。文中「三」字或為 唯依 阳 大乘依一 生仗佛本 彌 四根 天報得五 同 陀 於有漏 如 本定得 報得 所得者 來 切禪悉能 願 本 通 禪 力 0 故 願力 為 , 0 0 乃 漏 而 所 例 四 要集》云: 依 為增上 之。今此經 具大 依 盡 如 彌陀之修 郭?」故 通 凡夫之宿 乘 字之 不 依 緣 共 四

於四 靜 慮 中 , 而 修 神 通因 只是彼土任運生得之果報 不亦樂乎

異聞 乘不 身 諸 那 不 事 用 能 化 如 心 令人 相 用 現 亦 至 佛 由 菩 諸 能 小 不 他百 地 隨 十 又 安住 異辨 持》 喜) 佛 方 身 能 佛 逐 薩 菩薩 如微 菩薩 世 千 (四) 入 小 界 其 乘 遲 時 佛 說 土 塵 能 身 速 ; 化 剎 與二 不 所 , ,聲聞二千 **6** 以 能 乘 化 化 為 , 不 二乘不能。」今彼國天人之神通,如《合贊》云:「今則大乘不共之 現 , 其 + 能 現 大 不 現 同 現 通 乘之身 0 十方 境 方 所 小 (九) 能 以 , 心 分 身 界 皆 自 得 俱 0 如意 世界一 亦 得 乘欲至 在 身容受一切 通有 現 (七) 國 ,不能 , 所 實 可 土 不 不 多 大 同 現 用 見 通 , 切色像 為 種 乘 不 故 遠 容大 差異之甚 0 0 0 身 處 (六) 如 不 同 通 不 0 境界 所 (五) 現小,心亦 能 , 同 0 0 0 涅 多 諸 虚實 諸 又 作 0 **,** 0 (T) 「槃》 嵵 佛 佛菩薩 佛菩薩 不 0 0 時能 菩 ) 口多少不 緣覺三千 甄 根 同 乃 不 說 至 解 薩 用 0 同 不小 諸 於 現 **>** : 不 但 0 0 現五趣之身 大 佛菩 \_ 以 據 同 現  $\neg$ 切色 身滿 諸 乘 其 國 0 0 个大 身 峝 喜憂等 如 薩 所 不 土 佛 菩薩 化 物 化 同  $\equiv$ 0 , 乘義章》云: , (涅槃) 千 為 令人異見 現一 如 無 , 0 大能 (<u>=</u>) 量 意 界 通 , 乘 凡 切皆 境 能 人 切 通 大 一 心 一 說 故 界 所 小 , 入 , 各令 小 為 以 不 爾 相 : 0 0 諸 <u></u> (<u>→</u>) 大 同 作 作 但 似 (意謂· (今經  $\neg$ 小能 出 有 |佛菩薩 身 諸 0 而 , , 身心 入一 不 寬 佛 心 已 菩 聲 容 能眾 中 狹 身 乘 大 現 自 薩 隨 不得實 塵 化 則 不 令人 現大 六根 同 喜 在 作 中 多 以 念 億

通,而更加(彌陀)本願力,豈混同凡小通。]

通。 法) 三世 種 世 善善 乘菩薩之通 相續名為 惡 俗 本 乃至百 稱 章 乘極 稱 中 前世者也。 「自知 為 遠知 命 也 千萬世宿命及所作之事 宿 0 命 於此 無 過去八萬劫事。 通 命者 量 0 劫時宿命所作 照知無壅 , 甄 指生命 解》 ,名宿命通。 」又《會疏》云:「謂 日 : 一 菩薩所知無極。今願文言,無量劫時宿命 :善惡」 故宿命即指前世過去之多生 ,亦能知六道眾生各各宿命 事謝於往 ,是第六宿命 (過去之事) 名為宿 通願 。宿者 0 及所作之事 能 能 知 , 宿 知自身一世二 , 往 過去多生所 世 法 也 , , 故 是名宿命 (過去之 即 知此為 作 過去 世 種

事 獄 怠 中 不 眾惡造作 大 種 此 今世 願含二意: 知先生母 種 勢誘導 慘 樂 痛 ,只為不知宿業也。 , 忽聞本緣 怖畏之極 以為化度眾生之方便。二者。靜照云:「 , · 者 以為妻;不知先世怨 0 , 如日澄憲師 , 皆生厭心者也。」 流出 彼羅漢憶泥犁苦 云:「不知宿命故,於善不進,於惡不 ,養為子;不知先身父,以為美 福增 故極樂國 (古德之名)見 流血 人 汗 應具宿命智通 若識宿 0 先身骨. 有 命 阿 羅 忽開 則 食等 漢憶及先 不 知眾 自高 悟 恐 0 生宿 皆 萬 迷宿 世在 一善懈 憶念 又 有 世行 命 地

過 去 無 諸 功 德 , 但 |依佛誓| 得 生 此 國 0 又澄憲云:「 往生彼國者 , 先知宿 命 , 深仰佛

德。」故極樂國人因宿命智通,而彌上仰佛德也

# 辛五、(七)天眼通願

## 經皆能洞視。

解 「洞視」。「洞」者,深也,通也

若 道為 例 色 天人之天眼 細 相 如 韋 諸 自 及眾生未 天 牆 及見一 色, 地 眼 是障 , 通,又名天 莫不 修 ,遠勝二 切 羅 來 凡 障 能照 生死之相 ` 人 夫 內 乘及諸天之天眼 、畜 障 但 。 \_\_\_ 、眼智 |見牆內 外 又天 生 • 0 通 世 ` ~ 智 ,又名生死 鬼 出 眼 通者 不 世 ` 度論五》曰:「天眼 ·知牆: 地 間 獄 0 種 , 龍樹大士曰 外之一 <u>F</u>i. 種 智通 (會疏) 道為下 形色 0 切 天眼 無有 日 : 地) 0 • 天 中六道眾生諸物 眼 障 所見自地及下 「二乘中小聲聞 天 能 能 礙 趣之眼, 也。 見 見六道眾生 障 外 凡 , 能 地 故 夫 不作意 見 肉 通 , , 粗細 例 死 若 達 眼 此 近若遠 無 如 , 遠近一 **,** 只 生彼 天人 礙 見 0 千界為 又 障 , 苦樂 若 切之 彼 則天 內 粗 或

發大誓願第六

超二 事 通 <u>;</u>境 億)世界 可見極樂國人之通 乘。如 ;若作意者,見二千國土。大聲聞不作意者二千, 至於彼國天人,不問作意不作意,所見世界與眾生生死流轉,及其因緣業行 作意三千;其大者,作意不作意,皆見三千大千世界事。諸佛菩薩 ,粗細色相……。」今經云洞視「十方去來現在之事」,即能見無量世界之 《宋譯》第五 ,實是佛菩薩神通 願曰:「一切皆得清淨天眼,能見百千俱胝 也 作意者三千。緣覺小者,不作意 (百萬)那 見無量 由 世界 他

亦 唯在天眼 見淨 長之受報 以不見諸樂果,故不修樂因。法藏愍念此等眾生,選擇此願攝眾生也。」 土勝樂,欣求念淡。」又澄憲曰:「嗚呼悲哉!不見地獄餓鬼之苦果,不見父 又此 肉眼 照視 願 , 厭 、昧劣,不見一紙之外。但緣目前,思從於此。不見地獄重苦 意有二說:一者 離心 者歟!」 緩 , 報謝思怠。」故望西又曰:「上求下化之要,厭苦報德之道,其 ,如望西曰:「或土眾生,以不見於諸苦果, ,勤修 故不恐苦因 又《會疏 無勇。不 (母師

爾 則非 者 真 如 (指極樂)所得之益而已。今正約真土所得者,或有淨土,其土聖眾 《渧記》 廣其意云:「 如 《會疏》 等言 , 願 興約滅惡生善 , 厭苦欣淨 雖

樂萬 之起 經第 為五 明照 見 不 淨 日 有 土 天 物 眼 可 眾  $\dot{\equiv}$ 眼 ,  $\neg$ 說不 十 僅 其 生 肉 , 是 或見二 崩 此 為 , 眼 土菩薩 |方是本願之殊勝 死此 以 可 滅 中 清 說 能 惡 徹 千世界 見 佛 生 生 -, , 剎 善善 但 彼 靡不分了 塵 彼 |與厭 微 數佛 佛 雖 , 濟 得 塵 剎 , 苦欣 生 中 天 或見三千 國 數 利益 或 利 眼 , , 0 樂 並 物 天 前 0 切菩薩 0 明 且 眼 , , 常作 上之兩說 照 此 世 得 通 不能 界 眾 天眼 尚 達 佛 生 非 圓 , ,不能普見不 , 修 無量 即 極 事 具 , 生死 能圓 行 樂真淨國 Ŧī. ,後者切近彌 , 是此 眼 Ŧī. 無 去來 具 眼 限 0 是以 慧 願之勝益 <u></u> 0 種 眼 人之實際 可 , 說 等謂! 種 是其證 殊 ` 陀本 乏相 法 興 不 也。 得 此 眼 可說佛剎 利 也) 願 願 0 ` 於是 天 佛 益 而 蓋 眼 已 是以能 眼 0 極 其意為 可 微 與 則 0 樂 故 以救濟群生 本 圓 塵 真 見 威 得 數 之肉 塵 願 土 : 五. 佛 天 若 數 眼 成 或 眼 人 謂 佛 就 。(本 0 或有 能 此 或 利 是 普 願

# +六、 (八) 天耳通願

#### 徹 聽 0 知 十方 去 來現在之事 不 得是願 0 不 取 正 0

解 徹聽 , 知十方去來現在之事」。「徹」 者 , 通 也, 明 也 0 十方 , 指 空間 去

中宿 來現 命所作善惡之事 在 ,即過去 、未 來, ,悉皆 與現 洞視徹聽」。以下言知十方未來與現在之事。則第七天眼 在 ,指時間。 一去」 承上宿命通願 。 指 知十方過去 無量劫

通

原與第八天耳通

願

也

知 不得天耳,下至聞百千億那由他諸佛所說,不悉受持者,不取正覺。 能聞一切障 人之耳根 國中有情 極樂天人之耳通,遠超二乘,不但普聞十方音聲 經 中徹聽十方未來現在之事 ,能聞六道眾生之語言,及遠近粗細一切之音聲。《會疏》 ,不獲天耳 內障外,苦樂憂喜,語言音聲 ,乃至不聞億那由他百千踰繕那外說法者 , 是第八天耳通願。又名 , 無 壅也。」 ,且能聽 此願 天耳智通 《魏譯》 無量諸佛說法 , 不 0 文為「 天耳, 」《唐譯》 曰 : 一 取正覺 國中 也 天耳 。 \_\_\_ 指色界諸天 文曰 準上 夫人 通 者 可

處) 此三千大千世界)之樂, 震」、「俱」之誤)增大悲之心。乾闥緊那 況諸佛說法,聞悉受持;菩薩對談 神仙誦經之音, ,聽並渴仰哉!」 聞之常樂寂靜之洞 (天帝之樂神。 (洞者 所彈琉璃之琴, , 洞府 , 其音 指 神 仙息 [普聞

澄

憲曰

:「此通

至要。

地獄眾苦之聲

,

餓鬼飢餓之聲

,聞之鎮(「

鎮

字或是

#### 辛七、 ( 九 ) 他 心通 願

#### 那 由他百千佛 我 作 佛 時 0 剎 所 0 有眾生 眾生心念者 0 生我 0 或 不取正覺 者 0 皆得他心 0 智 通 0 若 不 悉 知億

猶

菩薩 微 他心 薩 就 那 自 以 塵 此 由 知 知 他心 亦 乘 數 通 他諸 他 智通者 解 佛 復 復 但 力之下 Ĺ 右第九「 由 如是 剎 佛 為 知 , 彌 凡 要 。二者 國 應其意 , 照一 夫小 者 陀宏願之加被 ,況出 中眾生心 而 他心通願」。他 安養 理粗 切眾生心中所念 樂 言 , 下者指眾生心念 , 世利物乎!」又 , 接化 念者 可 , 心 乃極 , 知百千億那 不 無方也。 , 不 , 故 樂 能 ·取正覺 世界之 知 可上知佛心 心 細 , 通 如 0 , 由 <u>~</u> 若論 諸 他諸: ,亦名他心 異名 會疏》曰:「 明鏡 。 ட 佛菩 魏譯》文曰:「 其上 後世解此經者 現萬 佛 0 生極樂之菩薩眾 薩 或 象故 所知微 , 0 智通 若 則可 是故 其上 0 此願之意 0 細 知諸 他心智 願言: 者 亦有 不得見他心智 , 乃 佛菩薩之心 , 則可 至 , 兩說:一 其中上者多是一 佛心 我國 , , 如澄 乃 知十 聖眾 知他人心念之智 亦 者 憲云:「 能 方 , 下 0 <u>~</u> 知之 不 , , 不 甄 可說 至 藉 下至」 解 知 生補 世俗 安養 不 百 修 可說 千億 持 曰 乃 菩

處

我作佛時。所 有眾生 0 生 我國者 皆得神通自在 0 波羅 蜜

|解||右章具第十「神足通願」。

意足) 究竟 遠方 古時 到 神足智通 神 神者妙用不測 於億另 通 我國云到 涅槃之彼岸 ,能究竟一切自行及化他之事,故云事究竟。菩薩乘 自 作 波羅蜜多」 在 .<u>:</u> 神境智通 思維 有三說 ,波羅 (會疏) 7彼岸 通者通融自在) , 蜜多 或「波羅蜜」 便能 , 。)因此大行, 故名到彼岸。 云 : 「 日 、身如意 一十萬 。」「於一 速至 此有三:一運 、百萬 。闫意勢通。 通 ,譯為事究竟、到彼岸 (波羅者,彼岸也。 身通 念頃… 能度諸法之廣遠,故名度無極 ,自在 ` 千萬三 。 一 身通 無礙 超過億那由 謂極 那由他」 種 ,能徹底貫徹 , 遠方, 謂 故古師定此數亦 乘 空行 ,即此方之億 他百千佛剎 舉心緣時 蜜多者,到 、度無 此大行 , 猶如 切自 極 , 不同 飛鳥 \_ 0 , , 身即能 也 能由 0 生彼國者 行與化他之事 或簡譯為度 0 。彼方文法為彼岸 此 0 0 指 顯 生死之此岸 神足 到 勝 神 萬 足通 解 萬)( ,具足 通 。菩薩之 (亦云如 又《大 , 故 謂 我 亦名 神 , 到 通 極 或

論 物 變 轉 行 變 如鳥 云 極 者 能觀令淨;可愛淨物,能觀令不淨 |久不過七日 : ,大能 無 礙 如意通有三種:一能 作小, 。二者,移遠令近,不往] 0 小能作大。一能作多, 諸佛及弟子 , 到 轉變自 0 而到 0 轉變 是聖如意法 在 多能作 ,無有 0 0 三者  $(\equiv)$ 聖 久近 \_\_<del>`</del> , 如意。 此處沒彼處出 唯佛獨有 0 種 聖如意者 種諸物 能到有四種:一者 , 皆 , 0 六塵中不可愛不淨 四者,一念能 能轉變 0 外 ,身能飛 道 輩 至 轉

庚四、徧供諸佛 (十一)徧供諸佛願

經 於 念 頃 0 不 能超過億那由他百千佛剎 0 周 猵 巡歷 供養 諸佛

# **百。不取正覺。**

解 第十一「遍供諸佛願」。 文中合說兩願 ,如「周徧巡歷供養諸佛」 巡歷

偏顯第十願,「供養」偏顯第十一願。

翻譯名義集》以剎那為一念。並依《大論》「一彈指頃有六十剎那」 於一 念頃」 , 指 極 短促之時間 0 「一念」之時 限 諸 說不一, 已 見前 故知一念,指 釋 今依

於一 極樂 遠也 百千 彌 由他 隋 彈 、隋代 百千」 念之頃 佛 十方不離 其 指 「周 小者 淨土遍收玄妙 剎 所 稱 占時間之六十分之一, , 中國 遍 周 , 表 當處 如 圓滿 巡歷」者 遍巡歷 為隋 《玄應音義》 難以數計之大數也 成就者 」,深顯 )言數千萬 念遍供 , 表所遊之國至廣 , 備顯 謂 極 ,三世不隔當念。 樂國 • 故甚 — 極樂國土之事事無礙 那 0 人神 由 一短暫 他說 他 於一 也 通 當 剎 妙用 0 不俱引) 然於此短 那 中國 供養諸 當下即是, 不可 , 一十萬 能超過如是眾多佛 故其 思議 促 佛 剎 0 數難於 0 多相即 那之際 圓攝 , 其較 表所 那 確定 無遺 大者 由 河興之事 他 延 可 剎 , 0 故云 促同 則謂 但 , 超 至繁 表 可 數 過億 定言 時 也 ·華藏無異 所到之處 那 也 0 芥 古 由 那 子 丽 億 他 說 由 須 悉 至 那 他

庚五、定成正覺 (十二)定成正覺願

經 決定成等正覺 我 作佛 時 0 0 所有眾生 證大涅槃者。不取正 。 生我 或 者 覺 。遠離分別 0 諸 根 寂 靜 0 若 不

發大誓願第六

立 成 乘 不決定成等 四名 正覺為 甄 必滅 廣 解》 解 :一名必 度無邊眾生於究竟涅槃也 此第十二 願 讚日 度 者 名 Ī 覺 : — , 不 正符善導大師之意 至 ,證大涅槃者 願名「定成正覺 高 取 滅度願,二名證 祖 正覺」。 (指善導)願名太盡願意矣。」今會本取 善導大師釋 ; 不 0 願」。往生者決定成佛 取 大涅槃願,三名無上 願文中「 正覺」 , 自 《魏譯》 遠離 分別 (唐譯) 時,多以 , 諸 V 涅槃願 ,正顯彌陀之本心 根 0 至於 寂 《唐譯》助顯之 , 靜 四亦 \_\_ 《唐譯》之文 , (魏譯》 則為 自 可 名 (宋譯 住相 0 唯 證 並 **>** ,又以定 不住定 果 於 以 此 願 佛 願

殊 宏誓之心髓 稱 勝 歎」與「 大願 善導 大 , 師 眾 十念必 0 生 彼佛 於四十八 依 本 生 此 最 懷 等 五 簡 願 ,只是為 最易 中 願 , 稱「定成 ` ,為真 極 一切眾生決定成佛 圓 (實願 極 頓之徑路 正覺」、「 , 視 為 , 四十八願之心 念佛往: 光明 0 為實 無量」 生 現此 , , 則皆 要 願 , 乃 有 0 壽 可 可 見 命 成 ·無量」 佛 此 「十念必生」之 也 願 , 實是 彌 諸 陀 佛

識 分 別 述記 法之上 願 文中 日 : 一 , 而 — 分別」者 分 別 言分別者 我 與法 , 思量 , , 故 有漏三界心、心所法 識 別諸 稱之為 事 與 分別之惑 理 , 日 分別 0 0 斷 以妄分別為自體故 此 0 以虚妄之分別 分別之惑 ,謂之 為 體 無分 性 別 願文中 , 智 即 妄 於 遠 唯 無

離 分 別 **,** 即捨除分別之妄惑,了達 真 如即 萬 法 , 萬 法 即 真 如 0

業 牟尼 者 尼 靜 涅 法 槃 身 眼 理 , , 身口意 П 牟 離 也 寂 耳 意 尼即 諸 靜 癡 ` 泡寂靜 鼻 俱寂 闇 又 者 寂 X 默與· 、 舌 。 \_\_\_ , 往 , 默 離 正是 不生 也 生 寂 、身、意等 煩 惱 要集上》 靜 0 今經中 一分別 義 日 寂 0 理 , , 六根。今此六根 絕苦  $\neg$ 自 趣釋 仁 曰:「一切諸 諸 然 王經合疏 根寂 患日 **>** 遠 曰 : 離 靜 癡 靜 \_\_\_ 上 闇 \_ , 0 牟尼者 即 法 , 竝 , 涅 日 而 , 本 來 同歸 寂 : 諸 槃之理 靜 「牟 根 寂 正 寂 寂 寂 是涅槃之理體 靜 尼者 靜 靜 靜 0 0 義 矣 如 , **《**資 非 , 0 0 身 名 持 更 華 有 記》 有 也 嚴 非 意 進 無 經 彻 | 者 寂 此 0 日 **>** 靜 : 云 日 , 世 寂 , 故 諸 寂 默 尊 靜即 稱 釋 觀 根 0 牟 迦 寂

具云 沙 首 般 指 員 涅 大 心 經 體窮 乘之 槃 等 略 , — 疏 真 涅 正 般 覺 性 槃 日 , 此 , 乃 無 本體窮盡於 : 揀 云 非小乘 涅 圓 槃 上 , — 正 0 涅槃」 此云 真如法 等正覺之略 大乘涅槃 圓 寂 性 , 此 , 謂 稱 , 云 具法身 德 妙絕 寂 。 — 無不 , 相 故 大 涅槃」, 備 累 義 般若 翻 稱 微 圓 為 ` 妙 圓 0 解 亦 障 而 寂 脫之三 無不 斷絕諸 佛果之名 0 以 盡 義 德; 名 充 相之累) 寂 法 有常 譯 ° 界 為 德備 大 為 入 涅 樂 滅 寂 槃 塵

由

於

遠

離

分別之妄

感

,

諸根

寂

靜

,

契入

涅槃之

理

0

故

續

日

:「決定

成等

正

覺

,

證大

之中 我、淨之四 僅具解脫 義 ,四義之中唯常樂淨,但離分段,仍有變易生死,灰身滅智,是為小乘涅 ;離分段、變易二生死 ,具無邊之身智,是大乘涅槃。至於二 乘 , 則三 德

庚六、法身莊嚴 分五《辛一、(十三)光明無量願

槃

經 我 作佛時 0 光明無量。普照十方 0 絕勝諸佛。 勝於日月 之明 0

#### 十萬億倍。

量 方 願 下 方便法身大悲之本」。蓋無量壽則豎窮三際, 實為一 德 ,以其攝法身成就也。《甄解》以此二願 解 為第十四「觸光安樂願」。第十三與第十五「壽命無量 用 右章具二 遍 切眾生悉皆光壽無量。又《往生論》云:三種莊嚴入一 周 ,攝化無盡;故為 願。「千萬億倍」以上,為第十三「光明無量願」 大悲方便之本 ,為真報身之德,又謂 ,報身之實德也 佛身常住,眾生有依 願」, 法句。 故 。 一 淨影稱 知 ;無量 此光壽 願 中 若 為 法句者 自誓光 一光則橫 有眾生」以 無量二 「 攝 法 壽 遍 願 謂 為 身 無

壽 清 法 法 句 甄 淨 身 解 旬 , 則 0 全 即 又曰 蓋 歸 真 實智 謂 真 : 實 極 智 樂 慧 又 依 慧 無為 以 無為 正 攝 法身 , 生 只是彌陀法身之流現 法 , 身 0 則  $\equiv$ 也 願 種 願皆為眾生 故 莊 嚴 甄 ,四十八 解 **\** 0 也 日 故 : 願 , 云 故 中 若 四 極 十八 樂依 約 ٦ 四 佛 十 所證 願 正 八 種 全 願 顯 種 , 則 殊勝 法 , 攝 身 四 受眾 十 莊 0 若 八 嚴 論 生 願皆 也 度 0 入 入光 生 又

云:

 $\neg$ 

誓願

,

為

眾

生

故

0

如是四十

凣

願

,

互

攝

万

融

,

不

可

忠議

0

<u></u>

欲益 邊 望 西 無 故 師 此 邊 大 願意 云 悲 , : 亦 故 為 光 無邊 横攝 我 無邊 法 0 十方虚 大悲 藏 0 成 佛時 依望西意 無 空無邊 邊 , , 故 願我之光 , , 光 故 下 明 國土 ·文亦同 亦 明 無邊 亦 無量 無邊 .此解 0 光 無 明 邊 , 國 無邊 欲利益 , 土 無 普照 , 邊 故 無邊 一方」 攝 , 故 取 , 眾 益 故 生 之 光明 無邊 亦 切淨 無邊 無邊 0 以 要言之 穢 0 眾 具 或 德 生 土 無 無

願 彌 遠 近 力 陀 超 佛 , 絕 光 本 絕 其 明 勝 前 故 善 諸 今自 好 世 佛 求 , , 然得之。 勝 勝 道 於 於 所 日 願 日 功德大 月之 月之明 是以經中 明 千 小 千 億 不 萬 復日 億倍 萬 同 倍 , 至 : 0 0 作 阿 本 可 佛 見 時 經 彌陀佛 各自 彌 光 陀 威 得之 光 明 神 明 遍 照品》 光 明 自 絕 勝 在 , 最 諸 所 日 作 尊 佛 • 第 \_\_\_ , 者 諸 不 為 佛 , , 蓋 預 光 方諸 計 明 大 前 所 佛 生 阿 照

#### 所 不 能 及

佛 礙 願 土 所 無 ,施作佛事 指是常光 又 時不照也 大法炬陀羅尼經》 0 放光者 稱讚淨土佛攝受經》 是為常光之明證 ,謂以光 (使人) 謂諸佛 有兩種 曰 : 光明: 驚悟 「彼如來恆放無量無邊妙光 ,有時 ||常光。||放光。常光者 而 照 , 或現或收隨宜自 , 遍照一切十方 , 在 謂 也 圓 明 今 無

#### 辛二、(十四) 觸光安樂願

0

經 若 有眾生 0 見我光明 0 照觸其身 0 莫 不安樂 0 慈心作善 來生

#### 我 國 。 若不爾者。不取正覺

斯光 蒙 解 脫 佛 者 光照及之人,「莫不安樂,慈心作善,來生我國 解 第十四願 是即「莫不安樂,慈心作善」之意。又《禮讚》云:「 垢滅善生 , ,身意柔軟 顯佛光所具利生之妙德 。若在三途極苦之處 見我光 , 。 — 見 明 本經 此光明 , 照觸 《光明》 , 其身」, 彌陀世尊本發深 皆 得 遍 照品》 休 .: 息 凡 見 , 命終 佛光者及 日 重誓 皆得 遇

益 願 捨 願 , , 全顯法身」,又云:「一一誓願,為眾生故」 以 不 光明 光 可 思議 明名號攝化十方。」 攝取 0 由 ,正指今願 上 可 莧 , 光明 。遇此光者 又 如 無量是佛身德,而此光明實為利生 《觀經》 ,皆得往生,故云 云 : 「 光明 遍 照 「來生我 十方世界念佛眾生 國 , 故 0 云 此 : IE 顯 四 攝 光之德 十八 取不

# 辛三、(十五)壽命無量願

#### 經 我作佛時 0 壽命無量 0 或 中聲聞天 人無數 • 壽命亦皆 無量

解

此章含第十五

「壽命無量

願」及第十六「

聲聞

無

數

願

**ــ** 

至於

壽

命

無

量

願

中

既指: 兩 願 佛之壽 可 見今此會本之四十 命無量 , 兼 明國中 八 願 無數聲聞天人壽命亦皆 , 所 攝 彌 陀願 德 , 廣於任 無量 二古譯 0 今此 0 願 , 在 《魏譯》 分為

無窮 無 有 量 第 利 + 以 五壽 生 無盡 愍 眾 命 生 無量 0 故 故澄憲讚曰: 願中 。 \_\_ 蓋教主 , 首為: 彼土教 住 佛壽. 世 時 無量 主壽 短 , 則 命 , 無量 化道至德也。 化 事 短 0 如 促 , 法 眾 誰 華》 生 不 難 渴仰 說 遇 Ш 0 此 教 海 慧 願哉 主 長 如來 ! 住 : 又彌陀 則 壽命 化 緣

發大誓願第六

是報 壽 命 無量 佛 , 極樂是報土 , 指 絕對之無量 , 教 注壽 , 非 相 命 ·無量 對之無量 ,是真實無量 也 , 非有量之無量。 以 現在語言表之,

切時 養諸 又望 繼 凡 計 夫 釋 , 淨土第一德 處皆是增上 , 西 佛 云 此 還入變易 亦曰 如 : — 願 , 玉 親近 下 |杯無底 修行佛道者 : 明 一善友 , 諸樂 或 , 7 良有 無有 故 中人民壽命亦皆無量 , 根 分段生死 自 。 此 以也 本 退 ,死魔為恐。 然快樂, 緣 , 只在 願 最至 , 壽 而 此願 命復又無量 入變易生死) 要者也。 無有眾苦 生死 。 ட 0 又如 澄憲云:「 間 , 其德 非一。 若壽 , 隔 (蓋玉 故不論根器如何 ,究竟 《群疑論》 , 退緣根本也。 杯實為 成 人民壽命 佛 謂彼 良材 。 \_\_\_ 命 見佛 蓋 無量 , 國 , 短促者 若 凡往生者必定成佛 人民 生 極 無 聞 , 淨 樂 . 「命! 底 法 土第一 則 , , , 遺 值 見 極 不 佛 ·成器· 恨 遇 長 幾計 眾 聞 德也 遠 也 法 聖 縱令 0 , 難 供 稱

#### 辛 应、 (十六) 聲 聞無數 願

,

經 假令三千大千世界眾生。 悉成緣覺 0 於百千劫 0 悉共計 校 若

# 能知其量數者。不取正覺。

量 俱 違 純 佛 而 必是菩薩 願云聲聞 是菩 (宋譯) 願 胝 度 但 那 今經三 弟 事 解 苗 求 他 雖 子 薩 第十六 乘 兼 無量 度 小 斷 他寶剎之內 , : 輩往: 見思 故 攝緣 無邊眾 乘 無量 則是未發菩提心 涅槃 。三無量 覺。 , 我得菩提成正覺已,所有眾生,令生我剎 生,俱云 一無邊 ,未破塵沙與無 聲 生 悲華》云「純是菩薩 , 或疑 聞 不取 , , 。 \_\_\_ 無 悉令成佛,正是大菩薩之行徑 編作佛事 中 佛果。 數 , 「發菩提心,一 今經何云 《悲華經》 其一 願 。不發菩提心,即不能往生矣 0 願 今極樂人民 , 也。」三無量 明惑,是稱 悉皆令得阿 文曰 謂彼佛國土 聲聞 : 向專念」。三輩生者, 也。至於彼國聲聞緣覺 無數」 聲聞 所謂為 或 者 耨多羅三藐三 中 , , , 聲聞天人無數。」 耶?蓋此二者 光明無量 非是只求自度之二  $\neg$ 聲聞」 無有 , 豈能視為一般聲聞 聲聞 0 者 , 。證諸 菩提 雖住聲聞緣覺之位 , 壽命 , 既已 能遠 辟支 文雖 。 \_\_\_ ,只是就其斷惑之情 無量 《宋譯》 (佛乘 澄憲云:「 至 乘。若只求自 按聲聞 悉發菩提心 相左 無數 , 眷 耶 0 此意 不聞 所有 屬 ? 佛 , 而 是所謂之 國 , 往 無 阳 !他方佛 甚 大眾 義 量 所行 百 度 實 彌 作 顯 也 千 況 無 陀 無

聲聞」 ,皆已發菩薩之大心,行菩薩之大行,趣無上之大果,其實正如《悲華》 所謂

「純是菩薩」也

千世界 洞 步發現宇宙中世界無量 為大千世界 積至一千, 界」者 量 天體中之一 又以一千乘 者 數 者 有 , 本章下云:「假令三千大千世界眾生,悉成緣覺。 天體之一)運行 繞 <u>峭</u> 一千億個 ,乃一佛所化之境。以須彌山為中心,合四大洲日月諸天為一世界。如是之世界 ,不取正覺。」 Ħ 員 名為· 運行 非三千個大千世界也。三千大千世界具有 中千,乃得大千。如是三度以千乘之,故曰三千大千世界。實際只是一 。因大千世界,先以一千乘世界,得 。如是輾轉擴大,不可窮盡。 恆 小千世界。積一千個小千世界,名為中千世界。積一千個中千世界,名 0 星 現知太陽不但自轉,且亦繞 一。宇宙 。人現皆知太陽及九大行星等 ,約二萬萬年繞行一 總顯佛壽 中有 無數之星雲 無量,人民壽命無量 周 當前天文學上之發現 。星雲本身亦 0 一銀河星雲之中心(初步假定為 太陽是銀 小千。又以一千乘小千,得中千。最 一十億個世界。現代天文學家已 , 稱為太陽系 ,國中弟子無量。「三千大千世 於百千劫,悉共計校 在運 河星雲中之一 動 ,已初步證實經云之世 , 銀 0 地 河 顆恆 亦只是宇宙更大 球即太陽系中之 星 ,若能 忽黑洞 銀 個大 知其 河 , 黑 初 後

無量 。至於三千大千 -世界 ,乃一佛 所化之境 。佛無量 ,故世界無量

不能知阿彌陀佛壽量,其國人民壽量,及國中人之數量 願 文大意為:三千大千世界之一切眾生,皆成緣覺 ,以其神通之力 共同計算 皆

## 辛五、(十七)諸佛稱歎願

我 作佛時 。十方世界無量剎中 0 無數諸佛。 若不共稱歎我 名 0

# 說我功德國土之善者。不取正覺。

意為 願 蠕動之類 佛 至 時,令我名聞八方上下無數佛國 要 勝 解 妙功德 若 右第十七,「諸佛稱歎願」 1無此 , 聞我名字 若無此願 願 清淨莊嚴。若未曾聞,又何由發起求生彼土之勝願 , 則我等身在娑婆穢土 ,皆悉踴躍來生我國 ,何聞十方。我等今值往生教者,偏此 。諸佛各於弟子眾中, 。稱者 ,如何能聞彼土之教主與佛剎之名字 0 」《吳譯》類之。望西云:「六八願 稱 揚 。 歎 者 歎我功德國土之善 讚歎。《漢譯》 願恩。善思念之。」 故今日我等能聞淨 日 : 一 。諸天人民 , 彼 中 我作 佛彼 望西 此

十方一 功德 持名 法 門 , 令我 切眾 , 實 生 得 由 聞 此 , 往 願之力 0 故 生極樂 讚 日 0 故 , , 四十 究竟 本 師 成佛 八 釋 願 尊 於此 中 0 若 — 此 穢 無 願至 此 土 願 , 要 稱 , 則 揚 十念必生之願 讚 0 法 歎 阿彌 藏 求 陀佛 願 名 便 聞 , + 同 及 虚 方者 其 設 國 土 , , 蓋聞 只為 不 可 普攝 忠議

能

也

念佛三 佛 繼 諸 讚 佛 又釋言: 歎 咨嗟稱名之人 又 彼 昧 《會疏》 圓 佛聖號 一成佛果 「三世 解 0 諸 0 0 如彼 諸 稱歎 佛 , 佛讚歎一 我名」 依念 小經 彌 , 誠證 陀三 切稱念彌陀名號之人 日 護念 昧 稱 , 成等正覺故 稱名之人 我名者 , 0 此有三義 (三) 諸 0 0 **三諸佛本身亦稱念彌陀聖號** 此表諸 |佛亦容| : (一) 諸 佛 嗟 稱 佛 , 歎之義 亦 稱揚 自 稱 彼佛德號 有三 彼 佛 : 名 0 依 諸

庚 七 聞名普益 分 十 辛 、(十八)十念必生願

回 經 向 我 0 作佛 願 生我國。乃至十念。 時 0 + 方眾生 0 闐 我名號 若不生者。 0 至 心 不取正 信 樂 覺 0 所 有 唯 除 善 根 逆 心 誹 心

#### 謗正法。

之善 真 誠也, 趣向 若 心信 之際」。「 心者 真實中之真實也。 也 到家之到 與此經相 實 樂 根 , 解 實也。 徹到 樂 ` 口 右第十八,「十念必生願」。日淨宗古德較量諸經,餘經中《華嚴》 誠 0 轉 信樂」者 「心源」者,自心之本源。「盡」者 者,欲也 心 心心」者 較,則此經為真。又本經諸大願與此願相較 、滿之心 自身所修功德 源 「心」者, 善根」 ,盡心實際,故云至心 「至心」者,至誠之心 者 ,信順所聞之法 , , 純 一 願欲愛悅之心,歡喜慶幸之心, 願也,愛也,悅也, 種也,實也。 身口意三業之善,固不可拔 , 之心也,淨念相繼之心 而 趣向於所期,謂之回向 , 「信」者, 而愛樂之, 。」「徹」 也, 歡也,喜也,賀也, 至極之心 , 窮盡 真 即信心歡喜也。又「 者,徹底 也 也, ,又善能生妙果 也。 以如是心 。「實際」者 ,則此願最為 實也, 華嚴大疏鈔廿三》 回向 **《**金· 。 一 誠也 到 慶也。 而信之樂之,故謂 光明經文句》 者 , 者 , 真實,蓋 , 口 故一 , 生 驗也 至 即本經 , 者 達到 至心」 餘善 者 口 , 滿 表此 中 轉 獨 , 即 日 也 真 \_ 真 , 真實 遊子 向 即是 故 也 實 願 忠 者 至 謂 乃 回

樂國 樂國 則 稱念名 多多益善矣 箋註》曰 轉 又 謂 土 也 」是即 號 稱 也 , 向 南 《往 ,下至僅得十念者,亦得往生。此乃指其至下者,故云「乃至」 0 無阿 : 者 生論註下》曰:「 1趣也 願中回向二字之義。「願生我國」即回向之鵠的 十念」者,如 十遍 彌陀佛 0 轉自 稱名也。」 。經此六字頃,名一念。」 萬 《觀 行 , 回向者 趣 望西曰:「經十念頃,專稱佛名 無量壽佛經》曰:「具足十念,稱南 向三 ,回己功德 處,故名回向。…三處 以上 ,普施眾生, 經論義 同 , 願我 ,謂眾生、菩提以 共見阿彌陀 0 ,為十念 乃至 無阿 切眾生 。若能多念 十念」者,指 如來 也 彌陀 , 往 此 佛 生極 生安 及實 言念

繞 求 是得來生我國土。」又《觀經》言,下品下生者,或有眾生,作不善業 生 般 十念」中之「念」,即指口念佛名之念,實有 來 舟經》 我剎,念吾名號,發志誠心,堅固不退。 或 迎 有 彼 疑問 曰 : 人 0 ,文中但云「十念」, 經須 爾 時 () 與間 阿彌陀佛語是菩薩言 ,得生我 剎 。 \_ 何以 其中「念吾名號」 逕謂為稱佛名號 ,欲來生我國者 彼命終時 明證 0 本經 , 我令無數苾芻(比丘 , 而 , 《宋譯》曰:「 只能解作念佛洪名也 常念我名 非他行 種念佛耶?答曰 ,五逆十惡, 莫有 所有眾 休息 現前 生 具 如 又 韋

發大誓願第六

佛 一一億劫生死之罪。」命終之後,即得往生。由上經義可證 號 不 善 0 如是至心 臨命終時 , 遇 令聲不絕,具足十念 | 善 知識 ,為說 妙法 ,教令念佛 , 稱南 無阿彌陀佛 (觀想念佛)。若 , 0 所云「十念」者,直 稱佛名故 不能念者 ,於念念中 應稱 是持 , 除

名念佛也

說 終不往生。二者,於一切眾生,深起悲心,除殘害意 亂 切法 切種 , 古注 指 智心 何等為十?一者 者 此是上三品 ,不生誹 ·經家 知 彌勒所問十念 十者 於世談 初 , 日 日 地以上菩薩乃能具足十念。」以上諸說咸以此願專為上品 , 謗 於此願文 常念 。 此 正念 話 。 四 者 ,不生味著心 中十念,是依十法起十念, , , 0 觀 無有廢忘。 於一切眾生,常生慈心。於一切眾生,不毀其行。 , <u>~</u> 佛 , 於忍辱中生決定心。 彌勒發問經》言:「具足如是念,即得往生安養國土 亦有 ,除去諸 異解 。 九者 七者,於一 根 0 有曰此是 。」《宗要》曰:「 ,近於覺意, 切眾生 五者 非是稱名十念。」所云「 「攝上品願 , 。三者 深心清淨 ,起尊重心,除我 生起 ,發護法心 如是十念 種 , 有 種善品 ,不染利養 說下品非 根 大 ,不惜身 既 甚至 緣 慢意 若 依 也 非 , 。六者 遠 毀 凡 地上菩薩 , 謙 十法起十 夫 離 命 其行 。凡有 又 有 下言 。 於 憒 所 鬧

品 不 爾 於彼佛」 者僅念一聲,皆可往生。 義 乃 寂 能 莫不皆往 以 真足,則中下凡夫何由得生?可見以上諸家之議 (宗家指善導)。今之十念 《觀經》下品下生之十念 ,亦皆得往生。) 。」意為今願文中之十念 僅念一聲者,指臨終一念,或「獲得一念淨心,發一念心念 ,注本經第十八願之十念,深有見地。望西云:「宗家 , 但是 ,只是口念。上者盡一生之形壽  $\Box$ 稱,上盡一形,下至一念,通於三 ,未契淨宗他力果教之真諦 ,唯念佛名。下 輩,攝於九 至於

是一 渡? 視 要之論 名為「至心」,又如何名為「具足十念」?此乃本願之關要。羅什大師於此,有最 渡一 念 若 即是一念。如是念佛,即是至心。相繼至十,即是十念。 如是至心 本願文曰 著衣衲 河 。師曰:「譬如 此等十念,不雜餘念。行者亦爾。若念佛名, 0 若 ,恐不得過;若脫衣衲,恐不得暇。 不渡河,首領難全。 , 名 為 十 念 至心信樂」。 有人 。 — ,於曠野中, 蓋謂 《觀經》 爾時 此時心中所思 亦曰「如是至心,令聲不絕,具足十念」 但念渡河方便。我至江岸,為著衣 值遇惡賊 , 唯 但有 ,揮戈拔劍,直 是 若念佛相等 此念, 如何渡河 更無他意 , 來欲殺。 , 無間 更無別念 。當念渡 念佛 渡?為 其人勤 ,乃至十 如是之 河 極精 脫 如何 走 即 衣

發大誓願第六

佛 玄妙 綿密念去, 具足 中 師 何 所 以 彌 自然具足慈等十念。」意謂 譬之十念;隱密義之十念,即 , 有 :勒所問之十念,蓋於顯了中自然含攝隱密之深意 宗要》 而 不 如是功德 知最! 自然暗合道妙,念念離念。以凡夫心入諸法實相,唯持名與持咒為最易 又曰:「今經說十念 極玄妙祇在 , 因念念暗合實相 平常中 , 能 , 《彌 , 故云 具此! 故 如 勒發問經》 《觀經》 隱密 平常心是道」 、顯 所說: 中,慈心等十念。 了二 或什師所譬之十念 義 0 0 此 。 \_\_ 但當 語道破淨宗玄微 顯 平平 了十念 義寂云 常常, , 即 老老實 : , 上文羅什大 世人 念中自 多慕 實 念 然

父 姓女 破 獄苦果之惡業 僧 殺 起惡意 必 為此 墮 出 唯 母 除 無 佛 間 於如來所 Ŧ. <u>F</u>. 殺 身 逆, 地獄 不救罪者 Ĺ 뎨 故 羅 誹謗 又名 初二 漢 ` 無間業 大劫中,受無間苦 , 正 出 背恩養 又《華嚴孔目章三》 法 必入地獄不 佛 身 0 0 血 , <u>~</u> 次三 冏 Ŧi. 破 逆 闍 疑 壞福田 和合僧 世王 。云何 者 問五逆經》曰 , 0 , 日 : 一 罪惡 為五?謂殺父 故名為逆。 以上三者同義。) 極逆 五. 逆 於 : 理 , 謂害父 , , 至於常言之五 殺母 有 故謂之逆 <u>F</u>. , 逆罪 , 害母 犯此逆者 害阿 , 若族 是為 羅 , 逆 害 漢 阳 姓子 感 , 身 則 鬪 無間 羅 壞 為 漢 亂 ` 族 命 眾 殺 地

佛 惡 法 法 罪 , 0 臨終 此 最 誹 謗 重 十念必生 十念 , 者 謗法之人稱為 , , 亦得 之大 誹 義 願 往 同 生 謗 , 普被 謗法闡提 0 。今經所 謗 者 切 , 除 毀 , , 故 也。 但 , 蓋 不 除 言人之惡而 能 既 既 往 犯五 犯五逆又謗 生 逆重 矣 罪 過 其實 正 , 復 法之人 日 誹謗正 膀 0 0 法 誹 謗 觀 , 罪 經 正 上 **>** 法 加 曰 , 即 罪 : 誹謗 五. 逆 且

鼻 不得 誹 法 而 大 謗 不 地 生 知 正 而 或 Ŧ. 獄 法 0 不 間 逆 人 何 犯 , , 墮 若 罪 佛 以言之?經云 <u>F</u>. 阿 從 不 逆, 人 記 鼻大 無正 犯 可 得 Ŧ. 出 地 法 往 逆 生 獄 時 生否? 罪 節 中 : 五 , , 是故 0 , 而 以 此 逆 《往 不 誹謗 劫若 謗 罪人墮 . 誹 生論註上》 正 謗 法 盡 正 正 人 呵 法 , 法 其 復 鼻大 , , 罪 罪 轉 答曰 地獄 最 極 至 《觀經》 他 重 重 方 中 : 故 阿 , 0 「但令誹 謂 鼻 具 可 大地 受一 又曰 往 切 生。若 獄 謗 中 重 正 汝但 法 罪 , 有 如 , 知五逆 是 但 雖 人, 劫 展 更 無餘 轉 盡 但 罪 經 得 誹 為 百 出 罪 重 千 謗 , 必 阳 正 0

不 極 說 -得往生 重 疏云: 但 眾 善 生 導 亦不 若 大 師 造 此 是不 義 直 觀 仰 就 攝也 入阿 經 疏》 抑 鼻 止 0 門 另有 中 歷 劫 解 若造還攝得生 解 周 0 慞 如 0 謂 四 , + 無 五. 逆謗 凣 由 可 願 0 中 出 法 雖 不 0 , 得 但 除 得 生彼 謗 往 如 生者 來 法 , <u>H</u>. 恐其造 華合逕 逆者 , 乃 斯 佛 , (過也 然此之二 止惡之意 過 , 方便 至 業 也 方 止 何之 其 見 障

佛

知

又善導

大師

云

弘誓多門

四十八,

遍標念佛最為

親

0

人能

念佛

佛還念

,

專

心

想

佛

之理 但能 莫有 符 緣 跡 大 師 除 得 聽 字 能 .線 <u>Ħ</u>. 如 也 逆誹謗 迴心 來 彌 漏 聞 匯》) 臨終念佛 , 抑 陀 宣說 也 正 以 上 是故經云五 **|本誓**| 如 法 止之意 0 , 懺悔念 來 於多劫 阿彌 正 。三者不得歷 意為 法 所以興 , 是 即 願 往 ,是乃就未造之機 極 ,令人慎莫謗; 陀 生論註》 樂之要門 佛 0 :所言 如來不 出世 此等罪人,在華 懺 逆謗法不得往生。 , 悔發心 則仍舊 除者, 事 -思議 , 與 唯說 供養 攝取 , 法 <u>~</u> 願力 實為 也 如是之人 觀經疏》之說 切善惡凡 彌陀本願海 0 除此已外 。論中 , , 且 抑止 之 而 , 內時 無有 止惡之意 惠救萬眾 至於 , 有 復 遺漏 ,億億中 夫得生者, 《觀經 。 \_\_\_ , 也。 更  $\equiv$ , ,使未造惡者 。故大師又云:「今逢 意謂 殊似相違 無餘苦 已 種障:一者不得見佛 可 亦難一 此生 。若有已造機 疏 莫不皆乘阿彌陀佛大 **>** 見彌陀大願 ,三世諸 愚 則 。 」 《 合類 》 顯 癡 0 實則· 彌陀悲願 人既生誹 ,不敢造也 故佛慈 佛出 (亦可 , 攝 、已迴心, 興 (於世, 宗之亦云:「 無盡 會 憫 謗 機 及諸聖眾 釋迦 無盡 通 。若是已造 , , 仍 安有 願 0 0 則還 然攝 五 業 佛末法之遺 唯為 0 故善 論 逆謗 願生 力為增上 語》 正 受 此 攝 佛土 導大 言唯 者不 法 大事 者 取

人。 又云:「 唯有念佛蒙光攝 ,當知本願最為強。」 善導大師 約四十八願 為真

相 顯彌 又《箋註》 之土,不更惡趣; Ŧ. 解》云:「四十八 願 故 陀之究竟方便,一 0 若論 日 至約 : , 則 故 具 願 相好 雖廣 催第· 知四十八願之中 乘願海,六字洪名,不可思議功德。 十八八 , , 現神 悉歸第十八願。」又云:「謂由 願 通 0 故 , , 而 於 以此念佛往生之願 得 《事贊》 滅度,入光壽海故 中曰:「一一 , 而 此 以名號即實德, 。是以此 願故 願言 為本願中之王 , , 引第· 使眾生生無三 願特為 十八八 也 最 勝 聲字皆實 矣 此 惡 願 趣 甄

辛二、(十九)聞名發心願

六波羅蜜 經 我 作佛 0 時 堅固不退。復以善 。十方眾 生 0 闐 我名號 根迴向 0 0 發 願生我國 菩提 心 0 修 諸功德 奉行

專指 顯體 為名。 極 解 |樂導師名號 右章包括第十九「聞名發心願」, 名彰於外 阿彌陀。「發菩提心」 , 而號令於天下為號 0 與第廿 0 名與號 菩提 「臨終 同體 , 梵 語 接引願」。 此 , 解 舊譯為道 通於諸 佛菩薩 , 「名號」 新譯 為覺 0 於 即 名 字 本 肇公 -經常

發大誓願第六

菩提 提心 成就 願 生無邊 所云之二 學 ì 即是求真道之心 , 誓 是 道之極者 而 證 報 願度 種菩提心。 得三身圓滿之菩提 身菩提之因 切諸 , 是 , 稱 應身菩提之因 法本來寂 (一) 緣 日 , I 菩提 求正覺之心 0 (4)事菩提心( 滅 。秦 無上菩提誓 , , 還復廣利一切眾 安住於中道實相 0 へ 指 (2)0 此即密乘之行願菩提心) 又菩提心即自 煩 中國)無言以譯之。蓋是 惱 願 證 無數誓 , 是願 生也 ,而圓成上求下化之願行, 願 斷 覺覺他之心 求證得佛果菩 , 是法身菩提之因 理菩 , 正 0 以 詳言之如 覺無相之真智乎!」菩 提心 提 也 四 弘 0 由 此 誓 即 前 (3)願 往 是為最上之 密乘之 三行 法 為 生要 菛 體 願 無盡 勝 集 (1) 眾 具足 誓

決定期 菩提之果 事 初 同 發心 新 願 煩 羅 故 元曉 惱 0 無數 即是三心 初 0 師 是 如經 此心果報雖是菩提(成佛), 於 如 , 來斷 言 願 《宗要》 悉斷之;善法 德 總  $\neg$ 發心 正因 為 論 無上菩提之因 畢竟二不別 無上菩提之心曰:「一 ,次是如 無量 來智德正因, ,願悉修之;眾生無邊 , 而其華報在於淨土(往生) 如是二心先心 因果雖 異 者隨 第三心者恩德正 廣 難 事發心 長 0 量 自未 , 齊 願悉 , 得度 等 一者順 度之。 大 先 無所遺 **,** 三 所 度 理 一德合: 於此三 他 發心 以然者 是故 無不 為 無 事 苞 我 隨

菩提

謂為

緣理之菩提心

緣 功 退 生 無 法 提 提 量 德 義 一得 有 皆 心 ì 事 菩 無 情 撥 如 量 滅 , , 提心 邊 不 度 無者 幻 無能 , , 定 者 夢 廣 而 0 設 性 不 當 大 0 , , 存 排 非 其 使 人 彼 <u></u> 無 諸 順 能 除 邊 乃 , 有 , 亦 故 至 理 佛 度 也 非 , 一發心 窮 得 廣 所 無 說 長 劫 能 說 度 可 此 遠 , 斷 離 演 發 故 心 無 , , 即 說 故 言 為 限 可 0 前 彼 順 能 修 絕 彼 如 , 之緣 是 諸 理 隨 慮 故 正 , 是 功 發 發 順 因 能 0 理菩 於空 德 ر المار 心 故 依 感得 , 雖 此 是 不 , , 猶 .: 廣 提 即 信 明 無 可 願 心 思 隨 大 不 無 悉 解 相 議 無際 斷 能 退 事 0 0 , 發 以 轉 發 盡 如 悉 , 是 依 經 修 廣 心 0 , 宗 菩 明 言 相 報 大 , 元 要》 薩 順 而 心 彻 淨 : 土 曉 性 理 不 0 0  $\neg$ 較 雖 所 師 人 發 如 違 ` 長 詳 所謂 心 是 於 不 言 , 遠 乃 相 滅 無 見 順 , 能 故 度 有 隨 也 願 理 無 備 事 無量 得 煩 而 量 0 錄之 發心 發 昧 惱 發心 隨 正 眾 善善 事 報 0 者 如 發 生 雖 法 壽 , 即 是 Ü 願 命 , , 前 發 實 皆 而 信 , , 除 有 心 無 度 不 解 眾 諸 菩 可 無 撥

聞 心 不 知 菩 名 可 得 提 又 稱 福 向 心 <u>~</u> 專 者 勸 , • 發菩提 第 念 大 , 四 諸 乘 十七願聞名得忍 佛之本 0 廣 心文》 可 智 見 發苦! 源 無 日 等 , 提 : 眾生之慧 無倫 心 發菩 最 實 故 Ŀ 此 為 命 提 一勝 願 首 心 智 理應釋 才發 要 , 相 諸 0 應故 今此 此 善 為因聞 心 中 第 0 王 , + 。 \_\_\_ 又 佛名 成 九 經中三 佛道 願 號 為 無 量 聞 , , 輩 蒙 以 壽 名 往 與 佛 發 經 生 佛 加 心 起 被 智 信 , 皆 證 論 諸 因 不 發菩提  $\mathbf{w}$ 思 第 日 發 廿 議 : 菩 六 願 是 提

彌 顯 爾陀名號功德不可思議,願王宏誓願力不可思議 0

十 唯佛聖智能證知,縱使身止諸苦中,如是願心永不退。」是堅固不退義 不退」者,指如上之大願大行,決定不移,永不退轉也。 「六」者:一布施。二持戒。三忍辱 九願之全文。其中「六波羅蜜」, 修諸功德…晝夜不斷」,表發大心後之大行。因聞名而發心,修諸大行是為第 。四精進。田禪定。內般若 亦稱六度。度者 , 如偈云:「我行決定堅固力 度生死海。 。六度攝萬行 到涅槃之岸 堅固 也

## 辛三、(二十)臨終接引願

須臾間。 心 念我 即生我剎。作阿惟越致菩薩。 0 晝夜不斷。臨壽終時 0 我與諸菩薩眾 不得是願。不取正覺 迎現其前 經

即是真實信心也,是故論主建言一心也。」又《探玄記三》曰:「一心者,心無異念 信心,不為他心所奪,謂之一心。 解 「一心念我」。一心, 己 見前解,指萬有之實體真 如《教行信證文類》曰: (如。今約本經,唯 「信樂即是一 心也,一心 堅定之

念我 故 師 切 從 日 事 : 事 實兼 入 物 又 理 心 , 事 止 0 專念 且. 理 觀 又一 事 四》 0 彌 現 中 心有 -舉體] 世淨 陀名 日 : 是 號 業 事理二 學人 理 0 行 心 也 住 , 種 者 但 坐臥 , , 修 深 無餘念為 此 信 , 不問時節久遠 切 法 願 時,一心 事之一心,入 稱念名號 專志 ,念念不捨。 」是即 , 即是「一心念我」 , 心 實 相 不 餘緣 為 理之一心 指 心 0 中 0 心念佛 今 卞 如善 緣 一 心 導大 其 他

名 ? 始能 倒 陀 廿 陀 今之四 臨 惡 此 與 往 不 業 終 極 願 以 生也。 樂世 能 接引 十八 上 可 種 , 第 持 見 無不 臨 、分鐘 名 終 願 界諸菩 + 凡 如 夫業 九 聖 發 何 願 現 眾 深 , 圓 是因 得 薩等眾 現 重 , 中鈔》 彼人 往 顯果教 前 或 , 生? , 臨終之際 起 第 即往 , 悪念 慈悲攝受之大力 前 故 廿 他力不可思議之方便妙 曰:「娑婆眾生 知 生極樂淨土 來 願 , 凡 接引 則是其 或起 , 夫往生 更多顛 , 邪 現其 果 見 也 , , 倒 , 非 作 人前 , 0 或 如宋靈芝師 若人 憑自 雖能念佛 呵 復 生繋 惟 , 以 四 力 如第 越致 經須 用 戀 , 0 大苦 , + 全仗 臾間 具 , 或 曰:「凡 浩浩見思實 不 九 縛 逼 發 彌 退轉 凡 願 指 , 猖 夫能 發 陀 痛 狂 大 俄 心 菩薩 人 不 , 帶 頃 念 願 臨 惡 可 惑往 未伏斷 佛 加 , 言 終 相 據 被 0 , 非 , 生者 則 , (大集: 令 何 識 • 臨壽 以 , 而 礻 能 神 上是為第 , 皆 經 能 顛 正 無 皆 終 念 時 垂 倒 名 主 因 即 終 持 顛 彌 彌

受往 名 者 昧 前 臨 其 韋 讚 不 心 力 命 淨 顛 稱 而 人 繞 」又說 生之殊 讚 故 為 終時 前 土 倒 顛 , , 說 倒者 全 來 佛 , 即 阳 淨土經》是本 ,令心 0 其 人 法 因 住 攝 惟 , 勝 受經》 願日 其前 悉令見我與諸 彌 得 , 原 越 0 往生 陀慈 以聞 (見我 願 得念及無生忍 致 : 力 非 , , 悲 慈 自 法 , 0 , , 文曰 所有 悲 力 經 故 即 加 可 又 證 加祐 見 小本 於我前 , 而能主持 祐之力也。又《悲華 作 眾生, 尋得 諸 大眾, 彌 : 뎨 陀 小本 , 「臨命終 ,令心 鞞跋 , 斷除一切苦惱 願王 命終之後必生我界。」 《悲華經》 , 若聞 唐譯 前後圍繞 ,乃全仗彌 致 得心歡喜 不亂 , 我聲 妙德難思, 時 與 譯為不退轉 。 \_\_ , 《 悲 說彌 無量 0 (聲者名也) ,以見我故 可見 經》 華 我於爾 陀而 ,心大 陀因 壽 **\** 佛與其 大 日 : 一 兩經 凡 來 ,是菩薩 |地及極 拔濟 恩大力 時入無翳三昧 夫臨終心不 , 是經所 此 (無量 臨終之時 。其心 , , 離諸障閡 發願 樂莊 , 雖 意 階位之名 不 一聲聞 益 非 顯 - 顛倒 喜故 欲生 正念, 可 顯 嚴 他 弟子 稱 , , 0 , 小 均 力 以三 我 , 我當與大眾 量 , , 即 妙 得寶窴 世 亦 而 明 ` 本 界者 菩薩 據 用, 便 ·唐譯 彼佛臨終接 昧 不 能 力 捨 散亂 正 念 彌 故 身 彌 三昧 眾 , , 名 是諸 陀 為 , 來 圍 俱 , 故 , 正 , 在 要 明 繞 為 , 3引攝 以三 一念持 得心 於其 眾 生 解 顯 前 現 生 後 稱 我

云: 發大誓願第六 阿 鞞 跋 致 此 云不退 。□位不退。入聖流,不墮凡地。 (二) 不退 恆度生

不墮

之極 業往生,居下下品者,皆得三不退也。」下下品人,亦證三不退 果海 上言 土 破一品 十方世界之所無, 十方眾生, ,眾生生者 乘 ,名位不退。通菩薩 致 不退有三,最上名念不退。此土行者,別教須登初歡喜地 地。闫念不退。心心流入薩 雙捨 無明 ,持名之奇 聞名發心,一心念我,即生我剎,作阿惟越致菩薩。小本亦云 二邊,全歸中道 ,證一分法身,始能念念流入薩婆若海。薩婆若海 ,皆是阿鞞跋致。」《要解》又云:「今淨土,五逆十惡,十念成就 勛 唯極樂所獨有 ,彌陀之大願 ,別十向,圓十信 ,始曰念念流入薩婆若海。可見念不退之難證。 0 婆若 如是勝異超絕,言思莫及。故 ,何以有此。」 海。 ,名行不退 若約此土,藏初果, 今此兩願 。別初地 ,於四十八願中,如箭靶之 , , ,即一切種智海 通見地,別 圓 圓初住 ,一生圓 《要解》云: 教須至初發心住 ,名念不退 成佛果 初住 : 「極 但今願言 , 即 非 , 圓 心 |樂國 如來 此乃 , 方 , 帶 性 初

## 辛四、(二一)悔過得生願

紅心。至於第十八願,則如紅心中之中心。

我名字 於三途 處 得 則 也 慈父恩德 不 一惡道 生 兼 惡道 退 本者 我 想 取唐宋兩譯。)以下則採自《吳譯》 願 0 解 0 ;今生聞名發心 所異於第十八 於 中 , 作 右為第廿一 往生 無 植 0 0 西 佛 繋念」 根 方 極 眾 即生我 即 彼 時 也。 。 \_\_ 自 德 我 或 • <del>|</del> 悔 輩 本 又「德本」者,德中之根本也。 指心念繋 , 是為 \_ 佛徒當何以 或 ,第十九與第廿願者 過 。 至 植 悔過得生願」 方 , 眾 0 0 悔過向 本願之殊勝慈德也。 德本」 眾生 若 心 為 在 不爾者 道 迴 報 . 善 處 向 0 作 , 闐 , 。 一 善 0 至 植 不 我名號 欲 心 0 ·思其· 0 第五 無不遂者」以 回向 , 端 者 生 不 便持 它 , 極 取正覺 故云「四十八願 在宿 願(《漢譯》 種 0 經戒 植德 0 樂 植 如 依是義故 世作惡之人,罪業 繋 0 也 求 念 無不 觀 前 0 生 經》 我 願生我剎 , , 類之) 同 臨命終時 遂 或 日 : ,願願皆為眾生」 《魏 者 0

譯》

第廿

願

文

旬

結

成

此

願

, 名

為

悔

過

蒙

佛願

加被

,

不

墮

0

大

悲

深

重

,

所受果

報

在

發

菩

提

心

堅

古

0

若

有

宿

惡

闐

0

命

終不

· 復

更

德本」, ,彌陀名號 如善 應當 名 為 根 專 心 0 德者 德本 繫 念 , 善 如

十方三世德號之本 教行信證》曰: 故曰 德本 德本也。」「宿 者 , 如 來德 號 0 此德號者,一聲稱念,至德 悪 ,指宿世所造之惡 , 即 成滿 過去生中之罪 , 眾 福皆 惡 轉 0

願名「悔過得生」 悔」者,改也。 , 故 改往修來也。「悔過」者 知悔過乃往生之關鍵 0 , 蓋一切罪從懺悔 向佛法僧三寶懺悔罪過 滅也。 ,誓不更造也。本 持 者 , 奉 持

後 命終不復更三惡道 , 須於此界或於他方墮三惡道。以今世悔過修道行善,誦經持戒,發菩提心 , 即 生我國 。 — 是本願之主旨。若宿世作惡,有決定業 , ,專念極 命終之

逕生 極樂, 至心 回向 故云 求 「無不遂者」 生淨土等 , 。「遂」指求生極樂之願得滿足也 於是乘彌陀此 願 功德,遮其宿業,蒙佛 0 可見宿業深重之人 攝引,不墮三途

皆可 不更三途 ,帶業往生 。彌陀 悲願之深 ,攝度之廣 , 超踰 + 方 0

當前 海外佛教界於「帶業往生」之旨 , 頗有諍議 。今據本經 , 則知帶業往生之說

# 辛五、 (二二) 國無女人願

實

據佛願;且

所帶之業

,正指惡業也

# 經 我作佛時。國無婦

女

有女人……命終即化男子,來我剎土」 解 右章攝三願 0 國無婦 女 ,是第廿二「國無女人願」(見 ,是第廿三「厭女轉男願」,又稱「女人往生 《吳譯》 若

願 」。第二十四為「蓮花 化生願」(見《吳譯》)

亦無婦女,純是三十二種大丈夫相。蓋男女之間易生情愛 女。」又唐道宣律師引經云:「十方世界,有女人處 文中「女人往生者 第廿二「國 無婦 ,則化生 女願 」。《吳譯》 , 皆作男子。」 曰:「令我國中 又曰:「其國中悉諸菩薩 , 即 無有婦 ,便是退緣 有 地獄 。 — 女 今極樂無三 0 , ` 是以極樂同居勝 阿 《漢譯》 羅 漢 悪道 無有 願 成成就 婦

### **- 六、(二三)厭女轉男願**

於娑婆

經 若有女 人 0 聞我名字。 得清淨信 0 發菩提心 0 厭 患 女身 0 願 生

發大誓願第六

# 我國。命終即化男子。來我剎土。

轉 切 染 身 力故 可 上 男 得 轉女身 願 必 無垢 實 隨 ,女人稱佛名 解 佛往 菲 起念佛之勝行 第廿三「厭女轉男 輕 無疑之信 0 生 易 。 \_\_ 0 0 今 如 又 一 以 釋 號 心 聞 迦 0 , , 名 正 蒙佛本願加威 佛名號 大 切女人 一命終時 清 地 願」。 淨信 ,行菩薩道 , — , 0 , 善導 得清 若不 即 由於淨 ,於命終時 轉女身 大師於 淨信」 因 , 積 彌陀名號力者 信發菩 , 得成 大 。 《觀念法門》 阿 , ]僧祇: 清 即轉女成男 提 男子 淨者 L) 劫勤 , 0 , 千 彌 厭 , 釋此 離 ·劫萬 離 陀 修 ? 往 悪 女身 , 接 行之過 願云 漸 手 劫 生極 離 , , , 菩薩 願 : 恆 女 樂 失 身 生 河 極 投 乃 沙 0 , 是 由 等 身 樂 無煩惱之垢 可 為 見 劫 彌 陀 信 坐 女 本願 厭 轉 終不 寶 深 女 願 男 蓮

〒七、(二四)蓮華化生願

經 十 方世界 諸眾 生類 0 生 我國者 0 皆於七寶池蓮華中化生 0 若不

### 爾者。不取正覺

與大 母 往 即 表 胞 現 薩 日 於 有 彌 往 胎 生 眾 生 投 善 陀 佛 具足: 七 穢欲之形 解 若 身 趣 士 此 往 寶華 極樂之人 第 有 母 中 願 此 成 號 , 廿 之所 人所 腹糞穢之處 則 阿 就 中 眾 四 彌 切眾 生 , 。」又《阿 , 蓮 彈指 陀 感 純 , , 自 , 花 令其得 皆於 明信 證 處鮮 I 然 化 生 0 化生 若 頃 , 0 佛智 蓮花 妙 命終之後 蓮 有 ,結成濁染罪業之體 , 生 願 蓮 池 寶蓮 彌 見 四眾,能 , 0 華 大 中自 陀鼓音聲王 0 跏趺 , 乃至 師 見已 化 華 生 生 然化 中 而 我 一勝智 中 彌 正 , 0 , 坐。 (國者 自 尋生慶 一受持 是蓮 陰 生 陀疏鈔》 然化 陀羅尼經》 身 , 須臾之頃 清 , 華者 彼佛名號 斷除疑惑 現 皆於七 淨 生 悅 , 0 於此 何 無垢 日 , , , 倍增· 乃 : 具 如往生之善士 , 寶 身 大 卸 , 以 曰 : , — , 身 池 信己善根 中 凡殼之玄宮 六趣眾生 神 神 功 相 通 德 \_ 通 此 蓮 、光明 依自 智慧 功德, 西方安樂 , 0 花 以是 光明 中 身宿 , , , , 臨欲 化生。」 臨終蒙 赫 因緣 作 則 放 • , 智慧 業 中 大 :諸 安慧命之神 奕 即 光明, 因 終 陰之身自 。 \_\_\_ 功 , 德 佛 緣 所 極 ` 時 上之二 功 接 生 |樂) 本 , , 之處 ·經第三 德 往 뎨 至 引 俱 宅 如 世界 求 彌 求 心 , 菩 經 世 父 陀 如 迴 四十品 彈 諸 向 間 母 薩 永 佛 , 意 今 離 即 菩 父 同

密意 華為 養當 間 十五》曰: , 化 最秘密吉祥 人慧命之神妙舍宅也。上數語深 舉體皆是最勝秘密吉祥 生蓮花之中 「如世人以蓮華為吉祥清 , 切加持法門之身坐此蓮臺也。 逕生安樂之國。 此蓮花者,實為行人脫卸凡夫罪身之玄幽宮殿 淨 表彌陀大願,悲心 ,能 悅可眾心 可見極樂九品之蓮 。今秘藏 至極 ,妙德難思 中 , 亦 以 大悲胎藏 。 又 ,正顯大日如來 大日 妙 [經疏 法 安 蓮

#### 辛八、 (二五)天人禮敬願

淨 經 心。 我 作佛 修菩薩行。 時 。十方眾生 諸天世人。 0 闐 莫不致敬 我名字 0 歡 喜信樂 0 禮 拜歸命 以

0

若聞我名」下至「 解 右章三 願 0 從 諸  $\neg$ 根 無缺」 聞我名字」至「莫不致敬」 , 是第廿六「聞名得福願」 是第 0 廿五 再下為第廿七「修殊勝行 天人禮 敬 願 從

願 0 本章三願皆 表 聞名 功 德

第十八願十念必生,乃往生之正因,四十八願之核心。第十九與第廿兩願 乃第

持念不專,是以未能全契彌陀十念必生等大願,故當世未能了脫生死,僅能獲福於現在 轉 得 及來生,故獲利未能如前之數願也 男 .往生,不更惡道。第廿三願 八之開廣 蓋眾生根器不一,故聞名之信樂發心亦不一, 往生 極樂。 。第廿一願,專指具有宿惡之眾生,若能悔過,發菩提心,一心 以上皆因聞名發心,得生淨土,是為得益中之上者。今章則顯 ,則專指婦女,聞名淨信,發菩提心,求 或因大心未堅,或因信 小生淨土 願不深,或以 專念 ,則命終 ,亦皆 其 下

菩提 心 則廣而不專,博而未精,未契彌陀本願,難於今生現證,故唯受人天禮敬而已 第廿 Ŧī. 願 向專念」 **,** 修菩薩行」謂六度萬行, 。蓋發心乃諸善中王,持名是萬行之首 是乃廣修眾善者。 。缺此往生正 本經三輩往生,皆云 因 ,雖行眾 一發

## 辛九、(二六)聞名得福願

#### 若聞我名 0 壽終之後 0 生尊貴家。 諸根無缺

解 第廿六願「生尊貴家」 者,《大論》曰:「生剎利為有勢力;生婆羅門家為有

發大誓願第六

濟不 智慧 **ジ**;生居 廣 。 \_\_ 是故聞名得福,來生皆生尊貴之家也。又「諸根」 士家為 大富 0 故能 利益眾生。」又《會疏》 日 : 即眼、耳 生下賤家 , 受世 鼻 、舌 |輕慢 身 , 利

## 辛十、(二七)修殊勝行願

意六根

#### 經 常修殊勝梵行。 若不爾者。不取正覺

之相 天 涅槃之行 以 戒為梵行,別名斷淫為梵行 十七》曰 離 ,皆名為梵天。 者 欲 解 為梵行 以下第廿七願 梵 ,為梵行 名涅槃 梵謂 ,但另 如梵天斷淫欲之行,曰 涅槃 0 ,即根本法輪大涅槃也。 是則梵行之深義,不局限於持戒與斷淫而已。今願文曰 有 。「梵行」 。梵行謂修梵行者名。具大涅槃名為梵 深義 ,故《大品》曰: , 以 證涅槃之萬行為梵行 ,梵者 1 梵行 ,清淨之義;梵行,清淨無欲之行 行即萬行 -0 淫欲障生梵天, 《法華嘉祥疏》 如 到大涅槃也。」又《大日 《法華嘉祥 。 \_\_\_ 何況菩提 曰:「有人言通取一切 上二 一經疏 疏》 ! 日 : 一 0 , ᆫ 皆謂 斷淫 「殊勝梵 以 一欲諸 上皆 經 梵行 到 大 疏

勝 卻後 思 行 法 身 輪 七 如 之妙行 , , 般經 劫, 更不 應 《尊勝陀 兼 -復受 不墮惡 中聞字 也 此二 .羅 義 0 趣 尼經》 聞 , 0 又 佛名 不 蓋斷除淫 。 \_\_\_ 是但聞 一經於耳 涅槃經》曰 , 曰:「諸 即 具 欲 , 義兼信受。 如是功德 , 禮佛念佛 , 飛 尚具上 : 鳥畜生 「是大涅槃 ,足證佛號 - 述功德 是故聞名之人,今生縱不即能往生 ,含靈之類 , 發菩 提心,一 0 , 亦復. 何況經耳之後 ,名具萬德 , 如是 聞此 向專念,即趣向 陀羅尼 0 若有 。又聞 , 兼 眾 , \_\_\_ 能 生 名 信 , \_\_\_ 經 功 受 於耳 德 大涅槃根本 經 , , , 微 來世亦 其 耳 , 盡 者 功 妙 更 此 難

# 庚八、生獲法益 タカ 辛一、(二八)國無不善願

常常

修殊勝梵行也

# 經 我作佛時。國中無不善名。

章 具 住 四 解 願 正定聚願 從 右 章第廿八至第卅 國中 無不善名」 0 猶如漏盡比丘」以上,是第卅 八 願 是第廿八 , 為 攝 彼 國 土眾生願 無不 ·善願 , 表 樂如 0 極 樂 漏 住 國中眾生之 盡 於定聚」 願 最 以上 功德受用。右 後 若起 是第 想 廿

念 ,貪計身者 ,不取正覺」,是第卅一「不貪計身願」

萬德洪名 謂之譏嫌名 種 種 也 日 :一者二 故曰 非 又《往生論》云:「淨土果報,離二 第 但無三體 彼尊佛剎無惡名 廿八「國無不善願」。 菩薩 無不善名」也。 ,即願文中之「不善名」也。又《疏鈔》 乘人,二者女人,三者諸根不具人。無此三過故 ,乃至不聞二乘、女人、諸根不具三種名故, ` 聲聞及諸天善人種種嘉號,曾無三惡名字歷耳根故。」 ,亦無女人惡道怖,乃至無有諸趣惡知識。」蓋表極樂無 極樂國中尚無不善之名,何況有不善之實耶?龍樹大士 **種譏嫌過,應** 曰:「由耳之所聞 知 。一者體 名離名譏嫌。 , 名離 體 譏嫌 。二者名 , 唯 耳中不聞惡 0 是諸 上論 名亦有三 體 佛 有 如來 有三 不善 中所

鶴等 阿 問 彌 陀 又 孔雀 無非 白 佛 如 · 鶴等 , 欲 性德美 ` 阿彌陀經》 鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。」故或問曰:彼國既有白鶴等鳥,則 令法音宣流 非惡道名耶 稱 ,豈惡名哉 日 : , ?答: 變化 其佛 <u>!</u> 所作 既非罪報 國土 其意. 。 \_\_\_ , 如下,經云:「 靈峰大師於此 尚無惡道之名 , 則一一名字, 更有 , 彼國常有 何況有實 皆詮. 沙解 如 0 來 種 0 功德 種 彌陀 是諸眾鳥 奇妙雜色之鳥 0 要解》 所謂究竟白 , 皆是 日

化 其光化為百寶色鳥 非惡名矣。 命之鳥是究竟共命之鳥 國一一名字 來性德 白 究竟 所 鶴之名豈非惡報之名耶?《要解》 作 既非罪報所生 一切究竟 。彼土一色一香 ,正是美號 ,皆顯 0 又以假名詮顯實法 如來性德。如 , 0 , \_ 焉 則其假名,亦非 可 ,是諸眾鳥皆如來性德之所顯, , 一 塵 一 可 見極 視為惡名。 操依正 名 , 來證窮法界 惡名。 又《觀經》曰: 答曰 無非 ,故彼土一一 ,悉是如來果覺之所莊嚴。是諸眾鳥 中道 : 是諸鳥等皆如來性德所顯 ,照徹 經云「 ,皆是不可思議法界之全體大用 名字悉皆究竟 心源 汝勿謂此鳥,實是罪報所生」 「如意珠王 故其假名亦皆是性德之美稱 ,功德究竟,以一真一 , 白鶴 是究 竟白鶴 ,涌出金色微妙光 ,故其名字乃 , 皆是彌陀變 切 。是故彼 0 真 表如 白 故 明 共 而 鶴

### 辛二、(二九)住正定聚願

#### 所有眾生 0 生我國者 0 皆同一 一 心 。 住於定聚

解 第廿 九一 住正定聚願」 0 所有眾生。 生我國者 , 皆同一心 住於定聚 由

發大誓願第六

實教 論 於第 有 佛 樹大士云:「 譯》),皆悉住於正定之聚 種 轉 定之聚 力住 緣則證悟 切眾生分為三類,是名三聚。三聚之說通於大小乘,其義不一。一者,(一)正定 ,必定證悟者。(二)邪定聚,畢竟不證悟者。(三)不定聚,介以上二者之中,蓋 ,住於定聚。定聚者,指正定聚,乃三聚之一。三聚包括一切眾生 大乘之說 五「無差別願」,生彼國者,形貌無差,悉同一類。形既相類,心亦同然。心皆同 便是菩薩 《唐譯》 以必墮六趣為邪定, ,十信以前之凡夫,不信因果,為邪定,十住以上為正定,十信之人為不定。此乃 持 ,必證 ,即入 ,無緣則不證悟也。二者,《會疏》曰:「定聚者,具云正定聚,亦言 經文,謂此願亦具現生不退之密義,文中「若當生」則指求生之人,亦入 以信 大涅槃果。故善導大師曰:「不斷煩惱得涅槃 阿鞞跋致也。云何名正定?凡一切眾生, 。本經第廿二品曰:「若有善男子、善女人,若已生,若當生 大乘正定聚 佛因緣 ,願生淨土,起心立德, 以升沉隨緣為不定,以定至菩提為正定。」三者,據 ,決定證於阿耨多羅三藐三菩提 。正定聚者 ,即是阿鞞跋致不退位也。」(又善導大 修諸行業 雖根性萬殊,以類聚之,不出三 。 \_\_\_ ,佛願力故 ,斯示安樂自然德。」又龍 是明得生彼土,便 。聚是聚類之義 , 即 便 一(見 往生。以 師 《起信 不退 入正 **《**唐 依 願

### 辛三、(三十)樂如漏盡願

#### 經 永離熱惱。心得清 涼 0 所受快樂 0 猶 如漏盡比丘

冷然清 散不 涼」 故 漏 願 丘 「心得清涼 盡 , 絕 即 於生死中 解 清淨 阿 六神 了, 第卅 故名為 熱惱 羅 無復 涼爽 漢 通 中前 熱惱 法 漏 , 正 受諸熱惱。」今極樂國中 0 永離熱惱 為 藏菩薩 漏 0 五 又眼等六門, 盡 劇苦 **三通為** 與熱惱相反 。 \_\_ 比 丘 清涼 所逼, 願彼國眾生,受樂無極 有 , 心 漏通 , 池 得清涼 漏者 身熱心 , 0 日 喻涅槃也。 唯漏 《大智度論廿二》曰:「人大熱悶 夜流注煩惱, , 泄 惱 。所受快樂, 盡通 漏 , 故名熱惱 無有眾苦 , 為無 即煩惱之異名 今往生之人,入於彼土大清涼 ,且於「所受快樂」 漏 故名漏 猶 通 , 0 但 如漏盡比丘」 《法華經信 煩 受諸樂」 0 惱斷盡之 以聖智者斷 0 煩惱 , 現行 解 比丘 故永 心無染著 二 | | | ,得入清涼 盡此 是 ,使心 離 日 為 稱 煩 熱惱 池 : 惱 樂 為 中 連注 以三 如 漏 池 。 — 如 漏 阿 故皆 中 盡 稱 , 流 清 比 苦 盡 羅 為

漢 此 為 斷 虚諸漏 受樂無染願」;憬興名之為「受樂無失願」 ,於諸世法 不執不著,故 云 「猶如漏盡比丘」,以喻受樂而無樂想 ,皆是此意 義寂名

### 辛四、(三一)不貪計身願

# 經 若起想念。貪計身者。不取正覺。

恭敬自· 我身 供養 障菩提心, 也 見惑之首,見惑不斷 恭敬自 舉體墮於煩惱 而貪著計度也。《會疏》曰:「於自身妄執, 解 ]身心 凡夫妄以自 第卅一「不貪計身願」 即不能往生。是故願曰「若起想念,貪計身者 身心 0 此三 , 此三者皆障菩 種法應遠離 0 身為我,貪執計 《往生論》 , 則不能入聖流 , 0 云 : 「 提心 以其障菩提心, 無起想念,貪計身者 較, , ,勢必常淪生死 故 遠離我心貪著自 愛護倍至 **医遠離** 應知 0 ,順則生愛 計愛憎違順 本經以 , 。 ட 身 欲出無期也。 。凡夫修行 蓋謂貪執自身 , 發菩提心、一 遠離 不取正覺 ,違則生瞋, ,是名貪計 無安眾生心 ,多墮身見 貪計身者 0 向專念為宗,若 , 無安眾生 , 種 是所謂 , 遠 種 , 謂執 身 離 分 見乃 別貪 供養 我 執

經 我 作佛時 生 我國 者 善根無量 0 皆得金剛那羅延身

之簡 譯為金剛 利之智 業之善,固不可拔謂之根。羅什大師曰:「謂堅固善心,深不可拔,乃名根也。」又以 梵語 那羅 善」能生妙果,生餘之善 世所 名 解 跋折 延身願」 右章具三願。「生我國者,善根無量」 持 希有 大日經疏一》又云:「伐折羅 大日經疏一》云:「伐折羅即是金剛杵。」 金剛 羅 《三藏法數五》云:「金中最剛 ,故名為寶。」(即金剛石,俗云鑽 , 0 杵者 華言金剛 憬興稱之為「身得堅固 表起正智 。此寶出於金中,色如紫英 ,故名為根。「 猶如金剛 願」 , 皆得金剛那羅 如 。 \_\_\_ , ° 故云金剛 來金剛智印 是總述。以下 杵有金、 石, 金剛」者 ,百萬 原為印度之兵器 硬度最大。) 又金 。」又《大藏法 銀、 。 \_\_\_ 延身,堅固之力」 煉不銷 , 又 梵語跋 分演 銅 、 鐵 《仁王經念誦 , 0 至 (折羅 ( 善根者,身 堅至 数四 石、 0 密宗 一剛者 水晶 。是第卅二 利 十一》云: 或伐折 , 可 儀 , 金 以之表堅 軌  $\Box$ 佉陀 意三 以切 羅 剛 杵

玉

簡 羅 木 稱 金 等 剛 , 無 0 量 《行宗記二》曰:「金剛 種之不 同 0 帝 釋之杵 , 乃金 者 , 即 剛 侍 所 從力 成 0 士 又執 , 手持 持金 金 剛杵之力 剛 杵 , 因 士 以 , 得 稱 名 為 執 金 剛

輪 那 生三業莊 迹力士經》 九 羅 天 力 ì 執 乘 延 天別 金 必 迦 士 那 憂 剛 樓 嚴 , 羅 云 : 名那 名也 喜 之 羅 延 , 體 鳥 \_ 心 羅 者 固 0 0 , 是 如 有 如 延 (乘 來之 維摩 佛 金 憂喜 譯為 0 端 化 剛 身 身 經》云 鳥表空行 正 , , 勝力, 身有 力 成 雄健 。 \_\_\_ 強 鈎 又 鎖體 也 損益 如  $\neg$ 或 。 (<u>≕</u>) 那 那 堅牢 秘 羅 (四) 羅 0 , 延 猶 法 藏記》曰 延菩薩 《涅槃經疏 0 救 如 , 《大日 有 同 金 云 四 具 剛 : \_\_ . 義 經 : 殊 , 0 **,** (<u>→</u>) 勝 古注經 七》 — 鏗 如 疏十》:「 來身 那 然堅 身業 梵 羅 日 天王 力 : 也 絕 家多謂眾 延天 無邊 , 之異名 毘紐 那 , 不  $\equiv$ 可 羅 , 延 面 猶 生 破 天 壞 身 有眾多別 0 如 , , 青 此 。 \_\_ 心 心 羅 黄 力 相 翻 什 。 \_\_\_ 色 故 依 金 名 大 願 剛 , 師 右 又 身 或 有 中 手 即 云 . 持 眾 密 苦 乃 是

障故 賢 云 : 即 今依 從 此 又 金 密 如 來得 教 剛 聖 手 持金 執 無 , 動 即 金 普 剛 尊 剛 賢 杵 大 ` (菩薩 威 金 0 其金 怒 剛 王 也 手 剛 秘 0 • 密 杵 手 金 陀 持 <u>F</u>. 剛 暂所, 羅 金 薩 尼 剛 埵 成 經 等 杵 者 , 云 乃一 故名金剛 , : 表 名之 起 此 正 異譯 手 智 金 。 \_\_\_ 剛 , 手 猶 0 今願· 是法 如 仁 金 文曰 王 身 剛 經念 大 , 士 能 金 斷 誦 , 是 剛 我 儀 那 故 法 軌 羅 名 微 上 延 普 細

法身 義 身 大士 金剛 , 若 0 與 據 (那羅) 又密教尊金剛為示現威猛相之佛 顯 迹, 延 , 則如過去諸解,視為天上 均是: 執金剛 , 簡稱金 剛 0 0 力士 論其 是以「金剛那羅延身」 ,那羅 密本 ,即是金剛薩 延神 ,大力堅固之身 應解 埵 , 即是普賢 為等同 。今 .如來之 據 , 乃 密

身 不 「 金 ·可壞身 剛 身 , \_ 金剛之身 , 指金剛 。」又「諸佛世尊 不壞之身 , 謂佛身 , 也。 精勤修習 《涅槃經》 ,獲金剛身」 云 : 「 如來身者 , 是常住

「金剛身」

或「金

副體」

0

剛 尊得金剛不壞之體。 體 者 新 , 堅固 譯仁王經》 具足 0 體者 故皆壽命無量 日 : 一 ·身也。 世尊 佛身 導師金剛體 , 堅固 身具金剛「堅固之力」 , 猶 , 心行寂滅轉 如 金 剛 。 \_\_\_ 法輪 若據密意 0 , 則往生者 良賁疏》 , 日 亦如世 : 「 金

### 辛六、(三三)光明慧辯願

#### 經 身頂皆有光明照耀 0 成就 切 智 慧 0 獲得無邊辯 オ 0

解 身頂皆有 光明照耀 0 成就 切智慧 。獲得無邊辯才 。 \_\_\_ 為第卅三「 光明慧辯

發大誓願第六

理 義 為 佛 法 相 頂 願 在 四四 文 力 為 亮) 皆 無 是 名 礙 段 悉皆 護 有 起 無 光 0 0 為 法 見 無礙之言說 佑 明 謂 彼 礙 光 《淨影 能詮 照 即 辭 知 之光 智 明 佛 《往 0 教 故 是此 無 了 照 壽 ` 之教 疏 法 又《 智 生論註》 礙 四 耀 命 , 所 故 V 光 慧 照 無 0 無 0 詮之義 法 曰 : 明 (四) 云 物謂 涅槃經》云: 蓋 礙 殊 量 名 名 樂說 勝 解 ,不離是光說 主 0 下 成 為 為 之 或 (佛 或 0 辯 言 就 法 無 理 於 明 中 四 「能辯」 無礙 礙 而 (佛智 0 一切智慧」並「 0 無礙 天 0 又 詮 無滯 0 有二 伴 人 以 者 了 0 壽 辯 ` 「光明 超日 上三 此法 彼國 , , 國 不思議智、 用 命 0 語 名 具 中 四 亦 0 也 人民 種之 明三昧經下》云:「 為 能 。 \_\_ 《名為智慧。」 又大慧禪 人 皆 無礙者 義 , 才 者 民一 無量 巧 獲 彼國天人身頂 智 善也 無 , 破闇 由 得 礙 , 不可 切賢 : 0 故 於成就 為 無邊辯 0 , 又 (<del>--</del>) 眾 言  $(\equiv)$ 日 7稱智 彼 聖 法 生 辭 也 辯 者 佛 無礙 <u></u>

— 樂 無 才 才 0 光明無量 ` 現 於 既有 切智慧 說 礙 0 大 法 如 0 教法 0 是知大智發 自 0 名 乘 也 0 於各 常 在 又諸菩薩 蓋 廣 0 ( 名 相 辯才」 師 無滯 光 , 0 又 智 佛之光 故得 又 地 日 , , 是 一光 名 正 : 「 只 諸 , 名 為 說法 無等 是 外 故 無邊辯 指善巧演 辯 方之言 句 明 明 彼 智慧 無 , 無倫 以 \_\_ 或 之智辯 能 礙 法 , 語 是智 者 此 才 辭 無 成 照 人 民 光宣 句) 契 通 礙 說 最 就 法 於 慧之 自 以 達 法 + 界 身 以 稱 勝 妙 瑩 四 正 義

### 辛七、(三四)善談法要願

#### 經 善談諸法秘要 0 說經行道。 語如鐘聲 0 若不爾者 • 不 取正覺 0

行道誦 來隱 奥也。 也。 集之法器 極樂菩薩 布妄授與人 四十餘年, 」又《法華嘉祥疏九》 而 解 經 又秘密之義 不 · 傳 , 善談諸法秘要」 善談諸法秘要」 鳴鐘乃集眾之號命 乃天臺常行之三昧 。」又密宗 ,目之為 蘊在佛心, ,言法門隱密,不易示人也。 7 秘 ,稱秘密宗。 <u></u> 他無知者,名為 乃第卅四「善談法要 0 。 \_\_ 曰:「言約(簡要也) 乃善能開演諸佛 0 0 《法華經法師品》 又鳴鐘有勝功德 乃於行道時 因密法者 -**消經經也** 秘 一切顯密甚深秘要。 ,正是諸佛秘要之藏 <u></u> 0 「秘要」者 願 0 理周 日 : 一 《增一阿含》云:「 • 乘 鐘, (具足也) 秘者 直道 此經是諸佛秘要之藏 , 梵語 , , 如 秘奥之義 總攝萬途, , 《法華文句五》 , 故稱 行 鍵 不輕示 椎 若打鐘時 道 ,言法門之深 為 故言 之 , 人者也。今 -經 要 ,不可分 行 0 0 乃 也 日 昔 切 鳴

惡道 引 鐘 語 生善心 建諸苦 聲 如 鐘 , 聲 即 , , 如轉誦鐘身所具一 並 停息諸苦 者 得停 , 謂 止 說 音 。 \_\_ 法人 聲 又 功 , 聲 佛 切顯密經法 德 如洪鐘 祖統 , 並 紀六》 如 , 中 鐘 也 0 以 正 曰 : 一 0 又鐘 宏廣 喻說法人, 身鑄 人命將終 , 持續 有 真言 遠聞 , 聲中 聞鐘 ` 0 震 種 控整聲 子 , 醒 皆寓無量 字 長 、大乘 夜 , 增 , 警覺 其 三妙義 經 正 偈 各 念 也 。 鳴 迷

### 辛八、(三五)一生補處願

#### 經 我作佛時 0 所有眾生 0 生 我國者。 究竟 必至一 生補 處

教 品 即 處 生補處者 願」。一 無 《法華》 明 解 者 , 右 其 , 章中,「 生補 是等 所說「 力 最 實之理 覺位 處 大 餘有一 者 0 所有眾: 唯 以一 尚有一生 於密宗初地菩薩之位 此 生在 後 生, 轉生補佛 心 , 當 得 一 生我] 無明 以 金 國者 處 (具足應云:一分生相 剛 切 智 」 , 智破之, , 如今兜率內院中之彌勒 究竟必至一 ,先得淨菩提心。 ,是名一 即 補 生補 妙覺之位 生補處」 無明 處 0 自 , 是 , 又 大士 此 故 未 如 為第 日 破 **,** 實 補 會 0 生即 卅五 , 處 故 疏 出 0 日 **>** 生 日 補 一無量之 若 生 : 佛 生補 位 依 此 密

即補 三昧總 地。 爾 「今此經宗 味 :詩 佛 總 , 處 從 持 0 持 更有 門 0 門 故名一 實境界 , , 言一 第 如是一一 漸 + 次增長 生補 生者 具 足 地 處 地 , (至於) , 謂 中 即 發生一 從 佛地 , 第十 次第增 一而 切莊 地 以 生 (以上之初地至 嚴 長 也 轉生補 0 , 0 當 唯 初得淨菩提 少如 知 佛 亦 處 來 爾 ,是名 干地, 位 心時 迄至第 , 未得證 乃密· 從一 生補 十地滿足 十地 實之地 知 處 0 0 更有 如 0 不同 未至第 發 大 轉法 於 流 生 六》 顯 無量 十 教之十 性 生 地 無 日 邊 0

退 土 或 轉 可 何 不 又曇鸞 0 必 從 頓 超 如 階次 大師 此 地 。 \_\_\_ 至 更謂 , 員 鸞師之說 地 證 極樂菩薩或可不從 0 補處 言十地階次者, 0 , 深 深顯彌陀大願 顯 極樂菩薩 是釋迦 地 至一 圓 , 妙德 解 如 地 圓 來 修 難 , 思 而頓登補處 , \_\_\_ 於 、閻浮提 地一 切地 , 0 應化道 案此 故生彼國 經 耳 推 者 彼 他 或 皆不 一菩薩 方 淨

### 辛九、(三六)教化隨意願

經 除 其 本 願 0 為眾生故 0 被 弘 誓鎧 0 教化 切有情 0 皆發信 心 0

#### 法 菩 提行 0 或現 。 行 神足 普 賢 0 隨意修習 道 0 雖 生 他 0 無不圓滿 方 世 界 0 。 若 永 離 不爾 惡 趣 者 0 0 或 不 樂 取正 說 法 覺 或 0 樂

信之法 也 生 陣 生 作 心 承 與 死 彌 戰 正 說 專 時 陀 覺 至 解 降 也 是 於 所 願 念兩要義 修菩提行 下第卅 被服 所 魔 力加持 但菩薩 汝等皆當 又 教 軍 切世間 之物 化者 小 六 則 本 成 , 0 「 教 教 日 佛各有 難 以自之弘深誓 , , , 修菩提之大行 信受我 蓋三輩往生 信之法 首云「 用 化隨意 :「汝等 化 以 隨意 遮衛 願 語 皆發 力 。 \_\_ , , 湿生 願 E身體 無 及諸 0 如 蓋此淨 信 願為 不 , , 0 心 皆發菩提心, 圓 願 , , 必由於發起菩提之大心 佛 如 當信 鎧 防 滿 被弘誓鎧 所 上 衛 土 , 甲 。是為 說 願 是 蓋信 法 矢石等 0 所 門 稱 因弘誓之心堅逾鐵 明 讚 為道 本 甲 , 是 , 極 願 不 0 , 生彼 以極樂大士宏化 向 返入 可 之意也 圓 源 (近代之避 ]專念。 功德 思議 極 國者 穢 頓 土 功 母 0 , 0 德 今云「 超 也。 又鎧者鎧 , , 且菩提行 安居 普利 彈 , 情 石 本經 離 衣 , 十方 修菩! 切諸 樂 可 亦 群 見 是 小 以 甲 生 或 , 中 本日 此心 提 故 此 , 佛 , , 咸 古 , 行 所 為 教化 悉 類 實 登 以 : 出入 護  $\overset{\circ}{\smile}$ 時 以 勸 戰 補 念 切 有 菩薩 為諸 即 信 經 世 生死之 士 情 位 向 為首 具 間 對 專 眾 敵 則 發 難 成

賢為 德者 周 念 餘土眾生 遍 曰 日 普 普 首 最 為 0 , 上首 故教 大 隨緣 調 願王 柔善 皆行普賢之道 成德 化 順 , 切有 切菩 導 日 曰 賢 歸 賢 情 極 ° 薩 0 樂 故 約諸 萬善 , 本 自 行普賢道 齊修 利 經 位 中 利 他 曲 , 濟 與 但 , 會諸 + 無有窮盡之德 無 0 普賢 遺 地菩 大菩 日普 者 薩 薩 , 鄰 圭峰 地 , 。 極 咸共遵修普賢 及 地 亞 大 不 |樂大士遵行普賢之德 離念 聖 師 日 日 賢 : 佛 也  $\equiv$ 大士之德 0 一約當: 約 又 É 大行 位 體 苦薩 0 普賢之 德 體 復教 無 性 普 不 周

習 願 力 如是極 加 悉皆] 持 , 圓 樂大士, 滿 永 離惡 0 眾生受教 被弘誓鎧 趣」 0 ,亦皆至心信樂 各各隨其意樂 ,入生死海 0 , ,求生淨土,發菩提心, 或說: 「雖生他方世 法 , 或 聽 界 法 , , 或 或 現 現 神 身 向專念 通 穢土 等 0 0 大 隨意修 有 彌陀

庚九、莊嚴妙樂 分五 辛一、(三七)衣食自至願

經 我 作 佛 時 0 生 我 或 者 0 所 須 飲 食 0 衣 服 0 種 種 供 具 0 隨 即

至。無不滿願。

求。 中天 如 幡 前 土 聖 願 寶蓋 何況 供養 眾 不取 人, 食已,缽皆自然去。」(《吳譯》 日 日 ,又《漢譯》 解 : 右第卅七 欲得 衣 **禾下** 正 ` 0 瓔珞 佛本 我 食住宅。 覺 如 喪數千生命 衣服 。」今經備集五譯文義 以神力, 、臥具 何故 (吳譯) 第廿三願 「衣食 ,隨念即至。 隨意 | 興此 、天樂等等。 令此供具自至他方諸佛面前 日 : 一 現前 自 , 願 音 : 一 鑊 至 。見或 单 願 。著衣喫飯 欲得自然萬 殺無量蠶子 \_ 如佛所讚應法妙服 0 我 國土 如是一 結結 國諸菩薩欲飯 第十四願 飲食 ,為衣食故,苦役萬般。 成此願,名為衣食自 , 種之物 切無量 皆 (衣服) ,依之沈迷無涯 助道法也 同此 , 無邊 時 見 即皆 ,一一供養 ,自然在身 , 。)又《魏譯》 《宋譯》。 則七寶缽中 , 在前 殊勝 ,受苦 , 持 至願 種種 供養之具 。有 。」是故云:「 四 用供養 供具 無窮 時 0 , 種 第卅 如 求裁縫 生自然百 不 -寧處 種供具 \_\_ 0 《會疏 諸 皆隨意 是故 者 八願 擣染 佛 ,花香 \_ 願言 É 味飯 0 生 見 隨意即 釋 即 ` : 《宋 浣 食 至 疲 唐 我 幢 貪 魏 濯 在 或

### 辛二、(三八)應念受供願

至

無不滿願

#### 經 十方諸佛 0 應念受其供養 0 若不爾 者 0 不 取正 覺

0

世尊 瓔珞 養 大 頃 速得 佛 , 0 而 力 供 阿 解 寶蓋: 養 不能 加 耨 深顯生 下為第卅 多羅 無量 被 幢幡 往 , 無數 佛 或 三藐三菩提 我於爾時 不二 以 八一 衣 不可 自 服 , 力 應念受供願」 臥具 思議 感 功 ,令彼他方諸 應道交 。 \_\_ 圓 , 諸 , 飲食湯藥 皆 佛世尊 《宋譯》 可 , 隨念 供佛之念才興 0 , 佛世尊 ,香華伎樂 《宋譯》 普供 而不 願文 /,深顯 諸 失定意 ,各舒手臂 佛 曰 : , 0 , 諸 如 0 佛 承事供養他方 \_ 經 佛攝受已畢 力 所有菩 云 : 是明自 0 又如 至我 「十方諸 薩 力 《魏譯 剎中 , 世界 0 0 發 頓 是 大道心 修 以 佛 》 云 : 受是供養 極樂 頓 , 無 證 應念受 量 人民 無邊 欲 , 大 以 果同 其供 令彼 諸 發念 真 或 佛 珠

辛三、(三九)莊嚴無盡願

時

經 我 作佛 時 0 或 中 · 萬 物 0 嚴 淨 0 光 麗 0 形 色殊特 0 窮 微 極 妙 無

#### 能 說 稱 者 量 0 不 其 取 諸 眾 覺 生 0 雖 具 天 眼 0 有 能 説辨其 形 色 0 光 相 0 名 數 0 及 總

0

0

之相 青 無 彌 理 特 無 淨 圓 會 相 果 陀 相 垢 「疏》 赤 而 海 無 即 染 解 , 會 不二 故 相 漏 明 , ` 從第卅 疏 釋曰 見 謂 白 功 故 體 德之 故 極 ` , 日 離 故 顯 繼 黑 日 妙 嚴 垢 九 所 密 極 日 日 • 0 淨 0 至 正 妙 窮 圓 現 0 ╗ 第四 ╗ 意 微 嚴 通 、 不 正 , 形 光 點 繼 **>** 故 為 <u></u> 0 相 麗 十三 窮 事 謂 為 日 : , 光 <u>\_</u> 指 者 極 為 無 莊 へ 指 明奇 , 漏 樂 無 嚴 , 表 此 色。 廣 上 之 盡 如微 \_\_ , 麗 相 Ŧ. 切 相 略 圓 也 奇  $\neg$ , 願是 相 滿 事 淨 0 點之事 0 故 , 特 皆 微 入 聖 且 相 <u>\_</u> 日 0 攝 覺 者 謂 非 , 以長 光 佛土 不 世間 清 果德之海 相 , 麗 皆 毛 可 精 淨 ` 0 功 思議 妙 是 所有 也 , \_\_\_ 其 短 德 理 塵之微 員 0  $\neg$ 形 願 且 相 光 明 , 0 方 與色 故 故 具 此 即 0 右第 點 謂 德 云 云 , , 皆 圓 當 故 切 光 , ╗ , 皆從 謂 非 體 殊特 大 卅 無能 明 形 世 九 即 相 窮 , 間 皆 是 實 微 Ċ 是 ` 稱 ,  $\neg$ 乃清 小 實 所 是 際 量 麗 0 0 等 莊 有 相 理 無 圓 <u></u> 意 體 漏 為 嚴 , 謂 淨 圓 , 故 意 相 果 心 之 為 華 無 而  $\neg$ 之 形 盡 海 相 為 而 顯 曰 麗 所 形 萬 Ь 願 無 , , 0 實 色 極 相 顯 與 物  $\neg$ 體 樂 圓 妙 相 殊 以 嚴 0

,

0

:

,

0

,

0

眼之一 量 語 世 界 道 斷 全 0 切小大 可 顯 , 見極 故 事 事 不 樂淨土 ·可議 凡聖眾生 無礙 法 0 心 ,唯佛與佛方能究竟。 界 思路 **,** , 皆不能盡辨其形色、光相、 絕 多相即 , 故 不 ; 小 可思。言思不能 大相容 除佛一人外,一 , 廣 略 名 及 相入 數 , 又焉 , 0 切眾生上至等覺 重 更何能總為宣說 可 重 7稱量? 無盡 , 故 超 情 日 , 中 離 0 故 無能 至 見 真天 云 : 0 言 稱

### 辛四、(四十)無量色樹願

有能辨其形色、光相、名數及總宣說者,不取正覺

里 經 0 我 諸菩薩中 作佛 時 0 0 或 雖有善根劣者 中無量色 樹 0 0 高 亦能了 或 百 知 千由旬 0 0 道 場 樹高 0 兀 白 萬

解 右章 具 兩 願 。 從 — 亦能 了 知 以上,表第 四十「無量色樹願」 0 欲 以

下,表第四十一「樹現佛剎願」。

榮 色 光耀 或 中 0 行 無量 行 相值 色 樹 , , 高 莖莖相向 或百 千 0 由 旬 是諸寶樹 0 無量 , 周 色樹」 遍其國 , 指 樹高 國 或百 中一 切寶樹 由旬乃至或千 , 七寶 由旬 化 成

心之流 證入無 樹 予眾生真 熏 加 被 種 應 提 由 0 0 忍 化 形 樹 ,悉令了 旬 色微 現 生法 也) 維 者 0 實之 摩 西 0 , 此 音響忍 樹 此 忍 妙 經 域 也 菩 知 利 前 ì 方 , 0 四十 此 ; 隨 薩 乃 正 0 樹 密教所判之第 樹 眾 所 覺 行 [德高] 品肇 荲 功德 生 Щ 好 乏 柔 至 遇 へ 喜· 遠 真 者 註 西 六 順 南 (是無上 忍 也) + **>** , , 自然悟 彼國菩薩 0 日 里 ,  $\equiv$ 行 十住心 面 : — 0 者 詳 希 見 十 应五 有 道 佛 0 見 , 中 樹 無 於 前 。 \_\_ , , 微 出 樹 註 乃究竟 生 里 , 本 法音 善根劣者 妙 法 下 , 0 難 忍 經 ·成道 有 又 佛 成 思 道 0 , 畢 場中 就 隨 果 鉢 , 0 樹 彼土 第 故 文中 所 羅 , 名 本 十 知 好 樹 , -難知見 菩 此 菩提寶樹能 而 更 , 0 有 復 佛 地 樹 提 聞 實是 坐其 樹王 如 云 0 0 : — 此 0 此 來之所證 , 下 是以彌陀垂 呵 樹 如 復 名 來 光 彌 令見者自 成 無不 由 報 陀 正  $\neg$ 道 見 覺 願 , 果 故 王 彼 照 0 場 慈 故 秘 然 能 樹 報 樹 0 香 究 密 悟 故 也) 名 \_\_ 無 菩提 大 竟 莊 道 願 惠 嚴 應 即 獲 不

### 辛五、(四一)樹現佛剎願

經 欲 見 諸佛 淨 國莊嚴 0 悉 於寶樹 間 見 0 猶 如 明 鏡 0 睹 其 面 像 若

### 不爾者。不取正覺

極樂 十方 無量 此 經文簡錄 觀 一寶蓋 國土 佛 , 解 國 正 第四十 此 如下:「 0 0 含攝一 願之成 是寶蓋 明 淨清 一樹 切佛 中 此諸寶樹 晰 就 , 0 , 現佛剎 映現三千大千世界一 剎 極 如 同 樂 0 相入相即 明 國 願」 , 中 鏡 0 , 寶樹 生諸: 0 見 今 他方 , 此 不 無量 妙 願文 華」 佛 可 忠議 切佛 國 , , 樹 明 事 0 現佛剎 了清澈 涌 樹光化 0 生諸 十方佛國 果」 , 現寶蓋 , 同 如對明鏡 , 於 , 無量 亦 觀 於 有 中 經》 大 , 0 自 現 光 第 觀本面 明 0 寶蓋 四 , 寶 化 樹 觀 成 0 , 中 經 可 幢 觀 現 幡

庚十、香光普攝 分二 辛一、(四二) 徹照十方願

數 經 。 不 我 作 可 佛 思議 時 0 所居佛刹 諸佛世界 0 0 廣 眾生睹者 博嚴 淨 0 0 光 生希有心 瑩 如 鏡 0 0 徹 若 不 照 ·爾 者 + 方 無 0 不 取 量 無

發大誓願第六

正覺

槃經 淨 生  $\prod$ 無 華 嚴 如 清 生 鏡 華 相 礙 , 希 若 嚴 容 有 淨 0 解 有心」 光瑩 切眾 經》 見 徹 五. 日 右第 曇鸞 : 極 照 廣 百 光 樂徹 寶臺 + 生 日 狹 潔 如 者 四十二一 譬 方 無 師 因 無量 地 礙 鏡 如 註 , 照十方之 0 生此心,故 光明 獄 譬 水 日 0 , 無數 如 照 餓 : 中 品瑩 徹 \_ 臺 毛 鬼 明 見 , 相 淨 中 十 生於 照 如 不 , 若 ·發光· 淨 塵 方 + 可 。 — , , + 悉皆 思議諸 好 明鏡 方 蓮 , 0 《宋譯》 若 金玻 悉皆 方諸 徹 如 花 願 生起 醜 照 0 , + 非為 |佛淨: 映照 璃 觀 \_\_\_ 0 佛世界」之義 , 續日 鏡 者 形 經》 無 方 十方 上 類若 妙 希 國 , , 廣 與十 殊 中 無 土 或 有 博 干 微 「不久當得阿 勝菩提之心 土 , 0 , 0 \_ <u>~</u> 淨穢諸 大 火中 世 廣 , 不 者 悉於 界等 往 長之相 勢至菩薩 。 — 顯 生論 生者 ,無遠不見也。 寬闊 眾 中 相 0 於 生 現 **>** 0 , , ,是乃希 無邊 善惡 皆於 此 天冠 彼 耨多羅三藐三菩提 0 日 指 鏡 心 • 業緣 中 希 極 以 中  $\neg$ 現 有 有 有 上 宮殿諸 樂 , 嚴 世 見 經 **,** 。 \_\_\_ 五. 淨」 論 希 無量 界 0 百 如 極樂 切 故 有 火 與 寶 樓 , 者 皆 中 十 剎 悉 閣 知 華 者 彼土 蓮 方 明 現 , 國 莊 觀 土 0 , 光 故云 切眾 切 + 嚴 , , 小 寶 莊 又 涅 清 Ш 方

### 辛二、(四三)寶香普熏願

發大誓願第六

淨

堂

藏

有

藏

闐 戜 者 土所 我 。 皆修佛行。 若不爾者 作佛 有 時 切 0 萬 下從地際 物 。 皆 以 無量 0 上至虛空 0 一寶香合 不取正覺 。 宫 成 0 0 殿 其 香 普 樓 觀 熏十方世界 0 池 流 華 眾生 樹 0

中 作 :藏 香 雖 養 名 信 若 ·佛 事 其 性 有 熏 具 解 名 具 燒一 香 香 馥 0 右第四十三「 但 若 供 度 , , 名香 丸 足 故 嚩 為 無珠玉之光。」今極樂中 養 燒 轉輪 囉 )明相 ,如麻 稱 性莊 奇妙 丸 切如來道場菩薩眾會 0 於 王用 , 0 嚴 0 若 子大,香氣 一生所繋菩 熏彼天眾 寶香 如 。若燒一 。若燒一 有 眾生 《華嚴經》鬻香長者云:「 1普熏 , , 願」 丸 丸 薩座前 普熏閻浮提界。眾生聞者 嗅 莫不雲集彼天 ,熏彼天眾 ,香氣所熏 此香者,其心決定離諸 0 ; \_\_ , 若 《會疏》 妙變化天有香 切萬 燒一 物 , ,王及四軍 王所 謂 丸, 普令發起念佛之心 , 此界「金銀雖發輝 嚴淨 , 阿那 興大香雲, ,名奪意性 恭敬聽聞 光麗 婆達多池邊出沈水香 , , 染著 離一 皆騰虛空 0 又妙 王 。羅剎 遍 切罪 所 0 香芬馥, 覆 0 若 說 須 法 , , , 遊止 戒品 燒一 無旃 界 法 夜 界中有香 摩 普熏· 首在 兜 丸 天有 清淨 檀之香 率 雨 ,名蓮花 夫 於七日 十方 香 名海 切諸 善法 雪 中 0 沈 有 Щ

廣

麝

菩薩 邊 中 來 所 見經 現 , 普 以 普 各各坐香樹 , 乃法 何 中第廿品) 熏 雨 說 + 切不 方 法 界萬德之香 。彼菩薩 , 廣 下。 可 思議 0 作饒益 極樂萬物皆以無量寶香合成,其香復熏十方世界 聞此妙香 諸 日 0 莊嚴具 : 如 0 「 我 能令聞香眾生,「 《維 ,即獲一切德藏三昧。」今極樂妙香 土 。 \_\_\_ 摩經香積佛品》云: 如來 上 述 ,無文字說 世 間諸 皆修佛行」。「塵勞垢 香 0 , 且 但以眾香,令諸 有 爾 時維摩詰問 如斯勝用 , , 亦復 何況 **天人**, 眾 , 習, 皆顯事事 香菩薩 如是 彌 自 得 陀 然 入 如 , , 香 功 來本願 律 無礙法 不 德 積 起 行 無 如

庚 <del>丫</del> 一 • 助 他成 佛 分五 辛一、(四四) 普等三昧願

界

解 經 脫。 我 作佛時 普等三昧。 。十方佛刹 諸深總持。 住三摩地 。 諸 菩薩 眾 0 閏 0 我 至於成佛 名 已 0 皆 0 悉逮得清 0

表第四十五「定中供佛願」 解 右章中, 從「 至於 成 0 佛 從第四十四以下諸願 以前 ,表第四 十四一 , 皆為彼國以外, 普等三 昧願」 他方菩薩 定中」 , 聞 以 彌 下 陀

定 縛 也。 見 名 等者平等 昧 疏》曰:「寂靜三摩地,無縛無著,故名清淨。」又「解脫」 也 切佛 摩 而 皆悉逮得」之意 會疏》意,令聞名人,即時得諸三昧,故言「皆悉逮得」。《宋譯》曰: 得 等謂平等 名為普等 地 能 自在 故 《易繫辭》「水火相逮」。註曰:「水火不相入,而 除一 剎 憬 殊勝法益之願。首第四十四, 。《唐譯》 為等 0 興云 , , 名 曰 諸菩薩眾 切煩惱,能解脫生死,故須名清淨解脫三昧。」又「普等」者,普者普遍 悲華經》 ,念一佛功德 : 解脱三昧。 ٦ 玄一云: 謂之平等三摩地門。 普者, 。 一 若約選擇 , 謂之遍至三昧 清淨」者,所住之三昧, 聞我名號,應時 即普遍 ,等同一切佛之義。 如《會疏》 本願正意, 由 此三昧力,普見諸佛世尊, 義 0 , 等者,即齊等義 為聞名得諸三昧,至於成佛之願。「 則是念佛三昧德號也。 《會疏》 《芬陀利經》謂之普至三昧。《宋譯》 曰:「止觀無礙,故名解脫 ·證得寂靜三摩地。」其中「 釋曰: 無染無著,故曰「清淨三昧」 《菩薩念佛三昧經》 「若依諸師 所見普廣 相逮及。」又逮者 故言為 者,所住三昧 普謂 普。 平等現見 ,但是菩薩所得三昧 佛 應時證得 普 日 。」又曰「念佛三 佛皆見 遍 ,  $\neg$ 凡 譬如眾 「所有十方 逮」者 , , 聖通 追也 謂之普遍 離 , 故 , 無所不 如 所住 生 切繫 亦即 , 及 據 會

之總: 持一 般若 脱三 若 種 云 : 同 其 種三 依 味 故曰 持 經》云: 須彌 味 我以一心讚 即 昧之名也。 、普等三昧 故 0 陀羅 金色之邊 「至於成佛」 所以然者 日 深 尼  $\neg$ 念 總 , 持 為念佛三昧 謂持善不失, 「三昧」, , 佛 其 佛 , 0 以海 十方菩薩 功德 身 , 0 願 即 遍 力故 與彼 , 無量 十方無礙人。 。蓋念佛三昧為寶王三昧。具是一 即三摩地 Щ 。若人得念佛三昧 持惡不生, 因聞名故 無邊 同 色。所 ;亦與無量 , 譯為正定、正 <u></u> 以然者 ,得諸三昧,與深總持 並能 是平等義也 持 諸 , , 無盡 亦復 山勢力故 佛功德無二 義 受 如是 0 0 0 <u>~</u> (詳解) (詳 0 0 切三昧 會疏》 又如諸 0 ᆫ 解 <u></u> 是普 , 見第二品 安住定中 見第二品 功德 以清 讚 遍義 水, 阿 淨三 也。 悉入 , 彌 自當  $\overset{\circ}{\smile}$ 陀 得 大海 昧 佛 1成正 偈 文殊 深妙 同 總 解 具

### 辛二、(四五)定中供佛願

定中 常 供無量 無邊 切 諸佛。 不 失定意 0 若 不爾 者 0 不 取 正

覺。

解 第四十五「定中供佛願」。 定中供佛,不失定意,同於 《德遵普賢品》 中 住

深 禪 定 悉睹 無量諸佛」 正是普賢大士甚深境界。《往生論註》云:「 八地 以 上菩

薩 常在三 昧 。 以 三 昧力,身不動本處 ,而能遍至十方,供養諸佛,教化眾生 。 — 望西

謂 住定供佛 :「約常途者 ,初地以上。」又曰:「初地 以上 雖有 此德 八地以

,

,

上

師

是無功用 。 \_\_ 蓋謂初地菩薩 , 雖初. 有此德,但尚不能全離 功用 0 八 地 以 上 , 才 是 無功用

道 (會疏) 謂他方新發心菩薩 , 因聞 [彌陀名號,頓登上地菩薩,得諸三 昧 ,住定供

《疏》 日 : 一 縱 雖新發意菩薩 ,聞名字人,能得定慧相即,真俗相照, 頓得 上 地菩

也。」又《文殊般若經》曰:「念一 佛功德無量 無邊, 亦與無量諸 佛 功德 無二 ,不思

薩

佛

議 佛 法等無差別 。皆乘一 如成最 正覺 , 悉具 (無量· 功德 ` 辯 才 0 如是入一行三 昧 (即念佛

昧) 者 , 盡知 恆 沙諸佛法界無差別相 。 」 云 云 。 於三昧中, 遍知諸佛世界差別相 , 正

與住定供佛同旨

### 辛三、(四六) 獲陀羅尼願

#### 經 我 作佛時 他方世界諸菩薩眾 0 闐 我 名 者 證離 生法 獲 陀羅

解 右章具三願 。「獲陀羅尼」以上 ,為第四十六「 獲陀 羅尼願 」。「一二三**忍**」

以上,為第四十七「 聞名得忍願」 。此下為第四十八「 現證不退願

之義 之道 持一 羅尼 惑 法之實相安住 乘 明 《總持》 , 永 第 , 見前 」十方菩薩 能 其 (2)離 四十六願,「離生」 不忘 義 明 知 三界之生 , 不 , 釋 故 ·異 (3) 咒 ,謂之忍 0 (三) 陀羅 日 0 持 密語 , , , 陀羅 (4) 陀 尼有四 以聞名故 是云正 羅尼 密 0 持忍名為忍陀羅尼 尼人, 語 真言者 : (<u>→</u>) ,(又咒陀羅尼 , 者 性離生 (5) , , 能發 真言 法陀羅尼,於佛之教法聞 , 皆證此離生之法。並 離生死 如來之言 。 ~ 神 0 陀羅 通 萬善同歸集》云:「 也。三乘行人,入於見道 尼者 除 ,有五名 0 , 真實 十方聞名大士,皆得如上陀羅尼 災 患 , 佛放 無虛 , 與此· 0 得「陀羅尼」 據 光 , 時 故 方咒禁法 持不忘 秘藏記》 日 , 齊登 真言 光中 解 所 0 相 因 脫之門 意 0 似 說 義 陀 見諦 四) 也。 陀 ,五名者 忍陀 羅 羅 故 是故 0 尼 尼 理 日 咸 咒 , 羅 於諸 即 斷 安住於 闡 尼 陀 : 見思 凡 羅 (1)離 於 夫 陀 尼 法 總 生

與

辛四、(四七)聞名得忍願

經 清 淨歡 喜 0 得平等住 0 修菩薩行 0 具 足德本 應時不獲

忍。

如上 迷悟 平等 法音 在心 往生論註》曰:「 光照 種 平等意業 聲 種種差別 ,寂滅為樂也。「 解 種 第四十七「 如上 身業繋縛 , 若 聞 種 , 曰 種 阿 蓋謂十方大士, 平 彌 , 聞名得忍願」 皆得 平等,是諸 等 業繋縛 陀平等意 平等」者 。進言之, 2解脱。 , 皆得 業 入如來家畢竟得平等身業 法體相 , , 。 一 淺言之, 解 則真如周 若於阿 是等眾生 脫 清淨」者, 。 入如 。」又曰 彌陀如來 則為離諸高 ,種 遍 來家 , 萬法 : 種意業繫縛 無染無著之本 , , 睹 相、 畢竟 二 如 眾生見阿 下、 得 0 聞名 心 深淺 平等 聞 , 皆 阿 ` 彌陀如來相好 然 佛 得 彌陀 、大小、親疏 業 0 見 解 ` 眾生 光 脫 如來至德名 0 若 歡喜」者 0 入如 知意 , 遇 ?光明: 三 阿 來 彌 無差 ` 智 家 陀 號 身 適悅 如 者 別 愚 說 畢 來

薩六度 全體 心, 清淨歡喜 如是修行 如是心行 如 (漢譯 此 來之室 念平等覺 [乃以持佛號為德本 ) ,故名德本。 ] ,即是諸法平等體性 , **>** 稱阿彌 ,得平等住」 , , 0 自然具足一切佛果之功德根本,故云「具足德本」 是菩薩行 以聞名故 切功德之本 ,如是安住 陀佛為 , , ,全然一 得畢竟平等之業 輾 無量清淨平等 轉教授 。但能念念相繼,念而 ,亦是「得平等住」之義也 故名德本。<br />
口選擇攝取果號,能流出六度萬行, 味 。 , 同 以聞名故 歸 覺 極樂 0 。與此願之「聞我名者 故知十方大士,聞佛 0 普惠眾生真實之利 ,得住平等法中,即住於諸法實 無念 0 , 無 念 而 念 此 一句佛號即是實相 0 名號 ,證離 如 故曰 , 故曰 ,至心信樂,以 《會疏》 生法, 「得平等住」 「修菩薩 獲陀 為眾德本原 曰: 「() 菩 ,即是法界 相 也。又 行一 羅尼 平等

忍 」此上法忍 名信忍。  $(\equiv)$ 者 , 「一二三忍」。忍者 順 法為所證之理,心安於法為忍。《 忍 , 四、 (四) 無生法忍,因 ,諸家之說不一,有深淺之別 <u>F</u>. 、六地趣向 ,安忍也。《魏譯》 寂 滅忍。 無生,名順忍。七、八、九地,諸念不生,名無生忍 《仁王經私記》云:「初地、二 。例如 大乘義章九》云:「慧心安法,名之為 云:「第一,第二,第三法忍 <sup>《</sup>仁王 經》 明五忍:一伏忍 地、 地 得 「 法 無漏

實無 無 名 號 類 也。」)又曰 地至七地) 之三忍者; 地 生法忍之明證 聞 可 ,應時即得一忍,二忍,乃至無生法忍也。但據經文,此三忍中,包括無生法忍 應時即得初忍、二忍, 一法忍 妙覺 .我名字,不得菩薩無生法忍,諸深總持者,不取正覺。」《宋譯》 疑 甚至有以最初伏忍之上中下三位,為本經之三忍者。蓋皆不許他方菩薩 , ,決定是無生法忍也。又據《論註》 ,得菩提果,名寂滅忍。」 : 畢竟得證平等法身。」(又曰:「平等法身者,八地以上法性生身菩薩 魏譯》第三十四願曰:「設我得佛,十方無量不 聞阿彌陀如來至德名號……畢竟得平等口業。」皆是聞佛名號 乃至無生法忍。成就阿耨多羅三藐三菩提。」可 古注經家中,有認為伏忍、信忍 曰:「即見彼佛,未證淨心菩薩 可思議諸 、順忍,即本經 文 : 佛世界眾生之 '見願· 聞 ,得證 (指 文中 我名 聞 初 佛

生 無 生忍 智度論五十》曰:「 無 此無生法 生法忍 又《 (智度論七十三》曰:「 略 ,不作不起諸業行。是名得無生法忍。」又《大乘義章十二》曰:「理 云 無生忍。真智安住於無生無滅之實相理體而不動 無生法忍者 ,於無生滅諸法實相中,信受通達 無生忍者,乃至微細法不可得 , ,謂之無生法 , 何 無礙 況大。是名 不退 ,是名 忍 無

0

註

忍 意 依 印 寂不 云無功用 可決定 《 仁 王 》 成就一 起 則位當 , 稱 , , 名無生忍。」 八地 知證第八 切平等善根 日 及與《地經》 無生。慧安 也 地。」故知本經之第三忍,即《仁王經》之無生法忍。 0 住 又《大乘義章十二》 此理,名無生忍。」又 無功用 無生在七、八、九地。」《宋譯》曰「 ,離加行故,不久令得阿耨菩提。」 日 : 一 《楞嚴經長水疏一》曰:「 如龍樹說 初 地 聞 以上亦得 望西釋日 我名號 若據望 了法無生 , 證 無生。若 無 西 師 既 生

說行 證 行 數 劫 《聞之一字,意兼信受,不僅是一經於耳 例 者 望 妙 声曰 有佛號海德。今現在十方,各得成正覺 如 ,即生生不 顯 他力 《涅槃疏廿》云:「若聞常住二字,生生不墮者, : 「問 ,佛願 <u>-</u> 墮。 \_ :以聞名力,豈得無生?答: 加 被 意為:聞後能深思惟 , 使聞名者, 證無生忍,定當作佛 也 。皆從彼發願 , 佛願力故。 並如說修行,始能得生生不墮之益 故 聞有多種 , 。 且 聞名定作佛。 《十住論》云: 聞 不是但聞 , 若能深 <u></u> 思惟 ,必能  $\neg$ 上之論 過 去 如 無 起 可

柔順忍。三者無生法忍。 今願文之「一二三忍」 , 無量壽經鈔五》曰:「一音響忍,由音響而悟解真理者 實即本經 《菩提道場第 十五品》 中之三種忍。 音響忍

道之至極也。」此三忍當於第十五品中詳論之。 柔 順忍,慧心柔軟 ,能隨順真 理也。闫無生法忍,證無生之實性,而離諸相者 0 是悟

### 辛五、(四八)現證不退願

#### 經 於諸佛法。 不能現證不退轉者。 不取正覺 0

菩薩 舍利 花 提 致 覺 庵 羅 。」不退轉者 菩薩 詳見前註)。 即便動轉 弗告來會菩薩 樹 解 隨風 , 第四十八「現證不退願」 初發心,三事 花多果 東西 如 少 0 , 所修之功德善根 水 蓋以菩薩行願 又南本 0 我曩昔 中月,水動即動。」 眾生發心, 因中多, 《涅槃》 ,或從一住進至五住,還復退墮而 及其結果少。」又《十住菩薩斷結經》 , 乃有 日 : 一 難 0 ,愈增愈進,不更退失 發易退。據《仁王經》 願曰:「 無量。及其成就 又喻曰:譬如魚母,多有 無量眾生發阿耨菩提心 於諸佛法, ,少不足言。故云:「 , 不能現證不退轉者 略云不退。 別教之信位菩薩 在初住 ,見少 胎子 即梵語之阿鞞跋 違緣 復從初住至五六 (節錄 成就 , , 魚子 於阿 名為 者鮮 , 不  $\stackrel{\smile}{:}$ 取正 耨菩 輕毛 庵 羅 如 時

名者 提 憲 疏 發 故 佛 來 佛 住 便 退 師 願 轉 威 名 四 日 實 路 釋 地 德 屢 讚 如 , 十 但 者 深 屢 涅 此 迦 是 為 欲 令 聞 能 牟 經 顯 退 槃 願 生 大 謂 願 信 應 彌 慶 轉 門 為 尼 六 团 + 願  $\equiv$ 以 陀 名 彌 。 又 0 釋尊 若 忍不 恭 遂令 也 劫 願 持 陀 人 敬 乘 諸 中 名 願 0 佛 , 蓋 ·學道: 攝 退 願 五. 有 心 會 , 即 , 國 眾 竟 情 亦 海 以 百 得三 , 者 , · 流 》 悉 執 者 聞 生 大願之中 悉 無量菩 不 ` , 究竟· 能 攝 持 如牛 彼 能 是諸 忍 , 曰 : 名 到 願 現 在 稱名號 , 證 名 毛 薩 不 願 方便之妙 , 人等 證 於 顯 號 退 不 , 謂 , 不 真實 得道者 未 中 最 轉 退 。 \_\_\_ 阿 難 退 , 到 勝 耨 。 \_\_ 皆得不退 思 轉 又《小本》 稱 用 不 菩 彌 願 0 願 0 ·退之位 如鱗 又 分之則 名 提 陀 也 0 原 力 又 時 得 **,** 在 寶 乘 千 角 不 , 轉 退 為 名 義 可 願 退 雨 0 , 得 位 於 曰 住毘 四十八 海 彌 雖 見 轉 經》 阿 : 不 陀 極 兩 , 切得 乘 耨 妙 離 婆沙論》 因 勇猛 土 由 日 多羅 若 佛 : 德 地 導 , 彼 , 願 自 , 合之則為 有 憫 如 難 師 , 不 力 人已 其 思 得 如 同 來 有 藐三 日 : 退與三 , 本 世 此等德 勤 救 發 0 六字 唯 界名 發 苦 此 願 頭 菩 進 願 燃 最 力 , 若 忍 法句 提 不 發 故 洪 勝 娑 , , 今發 人疾欲 退 但 之願 名 , 無 。 \_\_ 婆 0 同 以 可 上 , , 疾 究 見 又 願 時 障 古 其 願 , 法句 代 竟 凡 至不 具 至 緣 正 國 會 聞 足 菩 以 是 方 競 澄 有

淨

旬

真實智

慧

無為法身

### ◎ 必成正覺第七

戊二、頌行願以求證 分五 己一、法藏說偈

#### 經 佛告阿難。 爾時法藏比丘說此願已 0 以偈頌曰

請證明。 解 法藏比丘於世間自在王如來,說四十八願已,乃於佛前復以偈頌表此行願 以大願真誠深廣故,應時感得雨花地動。空中讚云, 必定成佛。 以上是本品內 , 並

二、願滿普濟 分五 庚一、超世願滿

容

#### 經 我建超世志 。必至無上道 0 斯願不滿足。 誓不成等覺 0

影云:「前所發中, 解 我建超世志」。建者 求法身願、求淨土願,名超世願。」淨影以《魏譯》 , 立 也 。 所謂 「超世志」者,注經家 小中頗 光明無量 有 異解 戸願 如淨

必成正覺第七

壽 四 有 匹 是 願 四 + 一蜀 + 互 四 此 命 + 融 無 錦 八 Ŧī. 互入 八 願 甄 願 量 , , 巧 者 願 解 , , 與諸 , 超 織 **>** 而 , 願 出 但 成 願 日 皆具不 是 華 佛 世 願 皆是 稱 果 間 各 揚 正 彻 枝 頭 吾 超 可 願 覺 葉 祖 , 思議 世之願 善 , 憬 喻 0 為 善導 興同 巧 似 栗 德 攝 所 根 與 彻 故 法 之 莊 柿 莖 身 0 言 枝 嚴 相 諸 願 葉 不 義 並 0 願 0 有 寂 耳 可 相入, 國 思 別 0 ` 土 望 故 皆 議 , 清 是 四十 而 西 曰 而 淨 等 無 所 隔 無所 願 礙 織 歷 八 則 ` 誓 謂 成 不 願 隔 國 願 融 , 0 總 土 , 又云 之見 指 但 名 0 嚴 劜 又 所 無礙 飾 發之 錦 日 而 無 願 不 已 礙 耳 為 0 誓 四 可 0 0 攝 思 今 今 + 由 願 淨 議 亦 Ŀ 不 八 土 0 然 世 願 四 如 可 願 人 見 + 是 , , 0 後 四 八 喻 以 淨 0 謂 願 雖 如 說 影 數 僅 此 甚 0

所 相 藏 願 圓 菩 標 攝 悉 薩 為 無 又 , , 念 `善導 餘 故 故 大 體 佛 此 願 今四十 大師 具 攝 也 南 本  $\equiv$ 又 願 種 於 無 八 《法事》 莊 阿 往 願 切 彌 嚴 生論 功 陀 , , · 贊 》 究竟 遍標念 德 佛 妙  $\mathbf{w}$ \_\_ 中云: 謂 用 圓 佛 句 滿 0 名 又 種 , 0 「弘誓多門 此 圓 莊 願 號 嚴入一 願 名 入 , 皆 即 號 攝 是法 法句 , 法句 佛之果德 是 四 性 身 , + 德 真 本 0 八 之本 體 實 , 智 法 , 遍 體 慧 句 即 標 者 是 無為 , 念 全顯 修 員 , 佛最 真 德 圓 法 無 身 實 所 果 為 為 智 海 圓 0 親 法 慧 成 且 0 ° 身 無 乃 以 , 是謂 為 性 四 , 聲字 故 修 + 法 可 八 身 悉謂 願之 皆 德 之 實 法

量 攝 進 法 言之 身 也 , 則 諸 所 願 云 互. 融 — 四十 相 入 八 , 無 者 所 隔 , 亦 礙 只是隨順眾生之假名 。 —— 願含 1無量 不 可 忠議 , 實則本願無量也 無上 殊勝之願 , 又 無有 本 願 限

之數

雖

無量

,

但究

竟

八 只 是

法句

也

亦超 超踰 水鳥 願 如 興 可 云 謂 思 地菩 瓔 曇 也 路經》 議 樹 踰 鸞 十 為 至 於對 諸 方一 地前十 林 發 經云 師謂 薩之發心 舉 佛 願 , 中 ·體是 宣 之 切世 踰 : : 六 一流 超世」之解 向 願 法藏 へ 超 界 滿位 事 也 種 正 0 法 也) 事 法 故均遠超 性之第 0 藏 發願之 無礙法界 極 **溪菩薩** 0 諸佛 重 \_ 樂 聲 色香 一發心 世 阿彌 四種 初 , 於世間自 界 地 諸 ,誓二十四章 , 光 前之說 陀佛 家 。蓋均 便言 0 , , 復以聞名便登不退 無量 即 亦復 + 悉增 , 在 光中 地菩 謂 至 清 0 我 立 王 復以法藏菩薩大願 道念 淨 為 同 佛所 。 \_\_\_ |薩) 初地之前也 莊 極 0 是 嚴 義 尊 0 願 , 於此 經中成就文 重 寂謂為超 , , 悟 , 全 佛 重 都 無生 中 性中 顯當人 , 無 勝 見樹 之王 盡 0 無 法 發 善導 勝 , 數 忍 自 地前 自 日 四 契悟無生 0 , 諸 , : 不 + 在 性 ` 佛 爾 八願 曇鸞 但 可 世間之位 無 0 時 國 心 微 超 礙 見 者 位 法 妙 等 作 過 , 0 , 名 \_\_ 奇 十念必 全 藏 師 心 0 善導 是 聖 是 菩 麗 乘 , 薩 種 故名 圓 則 , , 後出 生淨 清 大師 性 大 明 理 超 且 世之 、異於 超 事 淨 超 。 具 德 莊 偈 踰 亦 世 無 諸 判 是 礙 願 嚴 經 此 , 凡 不 為 憬 佛 乃 0

夫 例 登補處 ,此皆十方 國土之所 無,極樂同居所獨有 0 故 云無上殊勝超世之願 也

無 入 無上道 可有二解: 無上 無上 斯願 即決定得果),故云必至無上道矣。」 上 道 道 必至 道同 不滿足,誓不成等覺」 , ,即無上正等正覺也 速成就 (一「必至無上道」 無上道」 為大願之主體也。口以無上道為大願之果也。 成正覺也。 佛身 0 。 \_\_\_ 道者 故《法華勸持品》 法藏 0 ,菩提也。 者 。蓋四十八願 如 菩 ,本願主體也 薩亦復如是,欲令眾生,至無上道。至於「必至」者 《法華經壽量品》 如來所得之道 日 ,具體願文 :「我不愛身命, 。一一願中, : , 更無有能超越 ,雖各有異 每自作是意 皆以正覺自誓, 《淨影疏》 但惜 , 但 , 無 以 而 曰 : 上 大願 何令眾生 居其上者 道 共本 如次之二句 得果決定 是乃以 ,實為 , 得入 故

庚二、普令成佛

復 為 大 施 主。 普 濟諸窮苦 0 令彼諸群生 0 長夜無憂惱 出生眾

善根。成就菩提果。

是財 郭? 解 法耶?淨影師 復為大施主, 云 : 普 濟諸窮苦」 「法施化 益 0 大施主者 , 是謂: 法 , 於 施 0 憬 一切人行 興 師 非之曰 大施 : 0 至 \_ 於 欲濟貧苦 所 施 者 ,

必

為

貧 苦 救 須 出 財 智慧六度之行 濟世 財 施 無盡之寶 法 故 , 間 即 須法 貧 施 是謂 窮困苦之人 0 , 莊 如 財 ,教化安立 嚴之具 並 《會疏》 財 施 施 也。又《宗鏡錄九十五》曰: 0 故 0 以法 日 : 一 眾生 **《**積 切所 施 ,住於無上真 功累德品》 普利 以財濟世貧 須最上之物 無福 日 : 聞法之士 正之道 , , 利樂: 以 恆 法 ° 有 \_ 周 ,故名為 以 情 無 布 以 是為: 福 施 無 。 \_\_\_ 財 • 0 是即 持 故 法  $\neg$ 法 大施主」 日 施 , 戒 名為 大 財 0 • 忍辱 施 經中 施 主 也 貧 復云: 窮 也 、 精 。 \_\_\_ , 故 0 蓋 知 進 謂 大 故 ` 手 禪定 以 施 知 中常 普 財 主必 施 濟

惱 提果」 表 冥 出 闇 令彼諸 生 無光 ° 死 切施 長 , 夜 眾 群生,長 中 生 , 故 , 無明覆心 此 予 施最上。令一 夜無憂惱」 財法二施 , 昏 0 迷不覺 而 切眾生, 其中 長 , 夜 慈悲至 沉生死海 離究竟苦 ,喻眾生之沈淪生死 極者 , , 枉受諸苦 則為令其 ,得究竟樂也 0 「出生眾善根 為 ,常云 令永離 生 \_ 死 切憂 長 成就菩 夜 悲苦 夜

,

#### 庚三 聞名俱 生

必 成正覺第七

#### 經 我若成正覺 0 立 名 無量 壽 0 眾生 置 此號 0 俱 來 我 剎 中

提 嚴 若 如 所 十方如來度生之妙手 來 謂 成 殊勝 名 無量 正 願 解 號 覺 願皆標念佛也 但 智慧 圓滿 , , 欲令眾生出生善根 立 普聞 名 , • 無量 究 無量: + 竟方 方 菩 壽 , 0 0 聞 便 提 , 阿 眾生 名眾 切眾生出苦之寶筏 , 0 彌 乃至 彌陀大願 陀聖號 , 生 聞 成就菩提 此號 無量之無量 , 俱 , 來我 , 具 , 俱 所 (無量: , 以超 剎 來 則莫若 我剎 0 0 0 義 四十八 世 無量 以 • 稱 中 , 無量壽 持佛名號, 名故 壽表常 並 0 號願 (願全是此 此 , 無 王者 住法 四 即多善根 句 量光 求 乃大 四句 身 , 正 生 , 之開 故 極 在 • 願之心 0 無 此 得 樂 以 演 生淨 無量 量 也 0 清 故 , , 淨 全經之 土 壽 如 下 善導 Ė 攝 • 無量 必 證蓄 大師 眼 切 我 莊

### 庚四、如佛身相

## 經 如佛金色身。妙相悉圓滿。

解 如佛金色身 , 妙 相 悉 圓 滿 0 願 來生我剎之人 身相. 如 佛 身 皆金 色同 具 卅

### 庚五、悲益正念

### 亦以大悲心。 利益諸群品。 離欲深正念。 淨慧修梵行

利 如 以」二字, 「亦以」。 」故願來生我剎之人,發大悲心,普利群品。 切種類之無數眾生 華嚴經行願品》云:「因於眾生而起大悲,因於大悲生菩提心 解 亦以大悲心,利益諸群品」 應著眼。蓋願凡來我剎之人 蓋願剎中人民 , 皆能如佛, ,亦能如我(法藏) ,上二句指身德,此二句則表心德。句首 視諸眾生,等同一 品者 ,品類。「 體 以大悲心 ,均發同體大悲之心 利益諸群品」 ), 利益 ,因菩提心成等正 群品 即普 故云 也 一 亦

是最 云 : 為 勝 離欲深正念,淨慧修梵行」。「 。」「正念」 捨相入實,名為正念。」「淨慧」者,《會疏》云:「淨慧則是般若波羅 者,八聖道之一, 欲」指貪欲。 離邪 分別 ,而念法之實性 《四十二章經》云:「 ,名正· 念 離 欲清 觀 淨 經

淨慧, 即 名 梵 蜜 鎧入城 薩六度也。 無貪 非 行 , 即是菩薩之六度 忍 , 菩薩利他之行 人天 0 善正念無瞋,淨慧無癡 會疏》 小乘不淨之慧 (度)定(度)能為之。淨慧則是般若 望西師 • 稍異於此 ,能為一切不善之對治 欲是諸苦之因 0 修此六 ,故名 ,以離欲為施戒忍 淨慧 , 度 此名梵行 , 能離貪瞋癡三 · -,施( 度) 戒 。 \_\_ , 離 梵行」 0 過 毒 者 正念為 (度) (度) 清 淨 , 清 故曰 , 禪定。 。精進 能離之 故名梵行。 淨無欲之行 1 梵行 總之皆謂離 0 。正念是善護助 望西師又云:「 度總通五 又證涅槃之萬 0 為《涅槃》 故 欲 0 ` 是 正 離欲 )則菩 如著 一念與 行 五行

## 三、智光妙用 分四 庚一、慧光普照

# 經 願我智慧光。普照十方剎。

心 流 出 無邊之化德化 解 願我智慧光,普照十方剎」。「 上段 表無量壽 益 , , 善導大師 本 -段表 無 《定善義》 量光 智慧光」 無 量壽 日一 者 , 體 , 也 有二義:一者 誓願: 無量 為眾 光 生 , 0 相 , 今 如 用 此 也。 《涅槃經》 偈 從 頌 此 體 正 云 : 顯是 相用

方剎」 闇 德 光 彌陀 明 見前 闍 光 故 故此下重顯智光妙用 十二光明之一。「 明名為智慧。」 , 光明慧辯願註 故 據此 知智慧光亦無量 無 佛又號智 量 則智慧光 光 , 則横 慧光。」上句, 0 又 茲不俱引。二 , 即 願我智慧光」是《宋譯》之文, 遍 ` 十虚 無 超日 無量光。 而曰消除垢冥等等 邊 明三 • , 無礙 故無剎不照 義 昧 者,如曇鸞大師 且彌陀雖列十二名,實則一一 、無等 同前 經》 日 : 。 下 句 。 且 ` 常照、清淨等光也 — 大智發外 此光明即是智慧 , 則表 《讚阿 在 — 智慧 彌陀佛偈》曰 ,能照法界 《唐譯》 光 0 , 名 中 是彌 能照破眾生無明之垢 則為 是故下句即 , 名 陀聖 : , 均 為 願 佛光能 圓 獲如 一號之一 光明。」 攝 普 餘 來 照十 之光 無量 破 0 亦 詳 無

#### 庚二 除垢濟難

,

#### 經 消除三垢冥 明濟眾厄難 0 悉捨三途苦 0 滅諸煩惱 暗

無 知 也 解 《俱舍論一》 消除三垢 冥 , 曰:「以諸無知,能覆實義 明 濟 眾 厄難」。 「三垢」者 ,及障真見,故 , 貪 頂癡三 毒之異名 為冥。」 明 冥 者 者

必 成正覺第七

集諦 果 垢 眾多無 難 濟 顯 染 也 也 謂六 之苦因) 心 0 , , 故 性 數 故 備 趣四 此二句之淺釋即 知 , 也 故名垢 故云眾 明 , 生也 濟 ,苦果盍 盛 即廣 也 厄 0 0 , 令眾生盲冥,故 難 佛光普流清 度之義 成 止 。佛之智光 也。 為 (終止流轉之苦果) 故云廣濟等 ,消除眾生貪瞋癡三毒之垢 。「厄」者 濟 淨 ` , 者 歡喜 悉能 云冥 , 度也, 礙也 ` , 明 是流 智慧之德 濟 0 , 救也。 轉因 縛也 如 《會疏》 , ,消除三障之冥。 (流 暗 難 明濟」 轉生死之因) 也 0 , 廣 日 : 0 救 , 於 難 種 「三垢是貪 種 痛苦與災難 , 。眾 (會疏) 集因 苦難 既滅 [頂癡 厄 ` 本作 災難 難 0 , (消 此三 是其 厄 廣 木 滅 難

苦」 苦 暗 大聖 其 義 悉捨三途苦 0 垂慈 佛之智光如 同 也。 ,願令捨離 , 滅諸 日 暗 , 佛智能照破無明煩惱 煩惱暗」者,承上文而言 0 故四十八願之首 喻也 無 明煩惱覆蔽眾生心源 為為 如日 或 無惡道與不墮惡趣 。消除 [破暗, , 毒 故云「滅諸煩惱暗」 昏 , 昧 則離 冥盲 0  $\equiv$ 今云 一惡道 而無 所見 0 蓋三 悉捨三途 也。 , 故 云 一途極

### 庚三、開慧達善

#### 開 彼智 I慧眼 獲 得 光明 身 0 閉塞諸惡道 0 通達 趣

佛之光 中本 眾 眼 識 照 日 也 目 普 生 本 開眾 本 眼 又 而 具 具 餘 解 智慧 佛 有之「 明故 消 度 , (華嚴) 生 如盲 滅宣 眼 見普門之法 開彼智慧 心 眼 , 0 八 離世 冥 反 中 如 。宗門常云: 自 也 本 由 來智慧德相 ` 間品》 出 認 慧 無 眼 界故。 為盲 明幻 生死 眼 , , 獲 翳 + 滅 眼 , 今 云 得 參方 將 無始 眼 , , 光明身」 亦 中 佛 妄為昏盲 見 眼推向 時來盲 涅 即 \_ , 須具參方 智慧 於五 佛 槃 故 眼 0 佛邊 眼」 眼外 冥 0 0 0 眼之用 住 九 眼 如 , 故言 香 言 者 0 , , ` 第六 看 (會疏 今 因 無礙 , 中故 「教須」 為 可 7 見 釋 佛 開 **\** 眼 日 0 光普 智眼 具看 彼 日 為 , , 故常 所 以 : + <u></u> 照 也 佛 眼中之 見無礙 教 , 智慧 見諸 以眼 眼 , 眼 0 , 開明眾生心 為 是皆 表 蓋謂 法故 彼 眼 慧 故 見 , 眼 , 0 眾 認盲 即智慧 + 與 以 0 0 眼 常 生 智 七 <u>`</u> 中 唇盲 為 眼 表 喻 ` 切智 般若之正 日 自 光 本有智慧之 0 , 謂 亦 明 無 知 佛 眾 眼 眼 般 可 若 生心 光 解 不 普 為 如

法 光 明 妙法能 除愚癡之暗者 0 三身光明 0 諸佛菩薩及諸天等之身 有 光 明 能 除

必成正覺第七

光

明

身

藏

法

數十三》

謂

有

種

光

明

:

(-

外

光

明

,

日

月

火珠等之光

明

能

除

暗

暗者 也 明 明 光 光 H 身 護 明 明 與 照 所 身 0 照故 如 智慧眼 」另有三 如來身者 經 行者自身即 。 \_\_\_ 云 : 「 不二 義 由 , 身 : 於佛光普照 即 0 頂 成光明藏也。二者 智慧 是 者 皆 無量光明之藏 有 , 眼開 如 光明 , ,了了見 眾生 照 千手陀羅 耀 垢 0 身有光明 滅 , 性 善生 如 尼 蓋願一 , 經 《論註》 光明身 **>** , 慧眼 日 , 切眾生皆由真實智慧 是為 : (頓即 云 : 「當. 開明 光明身之淺釋 成就 , 知其人即是光 佛 淨心持念 也。三 光明是智 者 ,於是 。進言 別藏 , 慧 , 而 如 相 之, 一十方 證如來法身 , 也 思益 如 切 如來 故光 來光 獲得 經

趣者 餘 由 往之道 惡趣 閉 趣 故言 塞 路 一諸惡道之粗 故 閉 閉 ,亦名 六 惡道 即是斷除眾生輪迴六趣之途,令出生死之海也。 塞諸惡 趣成 者 惡 . 道 一 為 , <u>~</u> 關 趣 解  $\mathcal{H}$ 會疏》之說 0 閉 趣 0 0 地獄 也, 惡道者 0 (會疏) 經云 ` 亦即 餓鬼、畜生等是也。 五. 塞也。 更進 , 於經 惡 地持經》 趣 令諸眾生免除墮入三 解, 有 即 據 言 : 謂 , ~ (會疏》 六道皆是惡道 (魏譯) 上名三惡趣 乘惡行往 所解 日 今會本第卅二品亦曰 , 六道: 横截 一惡趣 , , , 疏云:「 亦有. 名為惡道 均名 五. , 或 惡 加入修羅 惡 趣 四 六道 趣 惡趣之厄 。 \_\_ 0 0 是以 即 以 , , 則流 修羅 名 乘惡行 難 為 横截 閉 分入 轉 四 , 塞 所 惡 而

必

成正覺第七

善趣 門唯有發菩提心上善之人方能 指六趣中之三 句法 類 者 有成就淨國 日 趣入 門 , 0 又能 菩提者 通行人至真 義。 。 《 通 故知善 達善 故指經中之法 、普攝群生之淨土法門也。 通人趣入名門 大乘義章一》 善趣, 趣門不是趣向人天之門, 趣 ,則上善所入 門 性實相之理 但此與今經之義相違,上既以六趣皆名惡趣 0 ° 為門。 通達」 曰:「門別 ,故言善趣門。」 趣入, 0 法有種種差別 故名為門。」 者 四教義三》 , 洞開 暢 不同,故名為門(即分門 而是上善者所趣向,故名善. 通 此門,故云「通達善趣門」 無 , 壅也。「 是謂入菩提妙覺之法門 後者正是今經中之義。 曰:「門者 即是有種種門, 門 ,以能 者 , 皆能使人趣入涅槃 別類之義 具 ), 故· 通為 兩義 \_ 趣 義 人天等趣不能 。云何洞開? , 門。 善趣 • 才是善 0 佛教所 , 一者 如 如部門 者差別 趣門 **《**會 「, 一般 詮 , 則 即 疏 復稱 正 此 門 唯 是 四

於五

趣

惡道自閉塞

。 \_\_\_

(會自

[漢魏

兩譯。

### 庚四、開藏施寶

# 溼 為眾開法藏。廣施功德寶。

多法 所 所 惱 萬 藏 九界 藏 達 示」之義 開 人演 無量之性 善 施之物 法 集 眾 法 但 蘊 趣門」 解 0 廣 藏之首 於八萬四千 說 積 生 0 演 0 為眾開 德 法藏 故 妙法 乃功德之寶 是以 又 包括菩薩 又 要 , 咸令登涅槃岸 故 者 《俱舍論》云: 曰法蘊 ,正是本 ,令眾悟入 願 法 法 曰 , 為無量眾 藏」。承 又名 門 法藏 、緣覺 , 0 唯 。又法 佛法 其數有 經 「功德」者,天臺 也。一 , 一淨 ` 生, 也。 上 聲聞 導歸 藏 而 藏者 土 「所化有情 八萬 ,乃法 開顯法性之真實 為 廣施」 言。上云:「 極 妙法 與六道一切眾生。「 四千, 實 樂 , 現此 如 性之理體 ,能惠真實之利 , 者 來 究竟菩提 願 所 , , 《法華經寶塔品》云:「 有貪 《仁王經疏上》 普 說之教法也。 , 閉塞諸 遍 首 , ,復流出八萬 施給 **瞋等八萬煩惱** 亦即當 , 須開示 故云 惡道」 也 開」者 普令一 0 人本具之如 佛之知見,故云 教法 普利 廣施功德 , 曰 : 一 , I 含藏 悉令出生 切含靈皆得 四 開 0 千 切眾 佛 為對治之, 施物名功 妙法, 持 多義 來藏 知見, 寶 生 八萬 也。 死 , , 性 故名 對治眾 也 海 度脫 四千 亦常云 故 世尊 為 也 云 法 眾 眾 廣 法 法 開 性含 生 藏 施 故 說 藏 開 指 法 通 知 煩

必 成正覺第七 功德 也 又 勝 綜上二說 **鬘**寶窟 E ,則利生與去惡名功 曰 : 一 惡盡 言功 0 , 此功之果曰 善 滿 日 德 0 · 德 。 又德者 德者得也 , 得 也 0 0 德者 修 功 所得 , 修 功 , 故名 所 得

也

乃梵語 念佛 無上 世乃 珠 尊 開 亦 佛 正 彌 顯 之心 是 隨意 至 而 者 , 陀疏鈔》 故 依 以寶珠 名為 涅 , 即 寶」 摩尼之譯名 豪 喻 槃 印 所求皆滿 寶王 之 貴 能 此 者 , 云 寶 衣 為 喻 堅 為 , 佛 也。 本 : 食 寶 利 古 如 \_ 段 來 益 號 足故 0 不 , 0 時 《仁王 廣 此 也。 末後一個「 壞 明珠投於濁水, , 。
又 讚美念佛三 施 有王子出遊 法 , 三者 今經中 有 與眾生者 能滿 經良 如 眾 金 , /涅槃經-《智度論 **|** 賁疏 | 寶 剛 願 寶字 昧 , , , , 亦即 濁 字 執 故 故 ,  $\Box$ 悉俱 九》 日 : 大 喻 寶 , 稱 水不得不清 四十七》曰: 寶 為 王 此寶也。 寶 應 如上 三昧 曰 瓶 如意之寶 深 也 : 梵云 著眼 0 諸義 瓶內藏王寶印 如 , 摩尼 又此「 《觀 摩 尊佛菩 , 0 此 佛 尼 0 0 \_ 佛 若 珠 於諸寶中 所說之法是真 號 , 誠 派投於亂 、 寶」 此翻 切指 薩之印 為畫 , 昧 投 字具三 經 於濁水 近 寶 龍 為 0 觀佛 契為 貧者詐來親附 點睛 心 寶 法 , , 0 密行品》云:「 會意 寶印 實 亂 之筆 則是持名之法 寶是實 義 , 法寶 水 : 心 等 不 即 翻 0 寶 ° 者 蓋 得 為 云 此 清 不 美 開 , 者 今世後 拿 法 佛 如 稱 法 0 譬有 意 至 藏 0 蓋 又 瓶 寶 妙 寶 如 所

蒙 散 諸 施 佛 是 六 來 逃 此 不 - 壞之: 為 心 末 兵 走 佛 大 無 果 壞 祖 深 集 盡 覺 疾 欲 以 後所云 0 0 心 王子 恩 經》 大藏 故 法 唯 馳 嚙 功 , 傳 作 德 此 寶 以 金 至 持 上 覺之 心之心 為 日 教 所 心 我 : 盯 樹 瓶 0 Ž 者 在 嚴 印 此 經文 我 因 下 佛 念 開 無上 寶 眼 心 , , 0 , 告 使六 智 若 稱 佛 貧 惶 目 , , 瓶 慧之 之 故令 在 聞 人 為 妙 阿 放 人 懼 0 此 持 寶 但 寶 法 難 光 見 大 而 宗 寶 念 名 念 眼 兵 印 因 : 而 東 0 0 , 心 毒 印 即 心 住 鏡 西 乘 阳 吞 , 0 蛇 得 佛 彌 作 於 錄 王 馳 彌 此 , , 念 粉 光 陀 時 信 陀 頓 心 **>** 見 寶 走 騎 九 是 佛者 光 身 明 大 同 也) 願 , , 0 見空 Ž 是 + 難 即 持 , 四 以 願 果 六 報 全 是心 身 即 覺 散 手 名之真 <u>F</u>i. , , 普 黑 性 心 卷 澤 也 無 覆 0 0 佛 上 印 度 印 中 中 象 起 面 0 實法 眾 告 追之 深 放 住 修 不 有 有 0 心 六 光 生 於 註 妙 , 壞 阿 \_\_ 印之語 全 黑 大樹 時 念 禪 寶 成 釋 難 0 , 也 佛 佛 修 亦 象 持 : , , 玆 也 故 在 復 住 以 蓊 瓶 0 , , 鼻絞 為 心 性 如是 不 於 戀 人 云 0 走入 住 念 亦即是如來 於 踐 印 錄 0 0 佛者 上 於 自 引 此 樹 不 0 頭 之語 倒之 空 念 大 壞 戴 心 0 聲 佛 野 故 願 起 寶 , 心 者 念 但 瓶 佛 0 澤 知 , , , 心心 若 號 , 故 念 今 功 印 貧 中 , 心 還念自 佛 應 攀 能 大 德之寶 不 人 0 相印之印 申 信 聲 印 開 壞 墮 樹 毒 法門是 受 蛇 心 不 法 地 而 壞 藏 心 者 亦 自 H. , 0 即 真 身 正 復 四 , 是 故 廣 是 以 實 體 則 如 時 面

# 己四、期如佛德 分三 庚一、悲智如佛

# 經 如佛無礙智。所行慈愍行

故 自 也 法 世 地 藏 事 及以他 解 一發願 無礙 上二 智」 求 地 偈 (魏譯) 此 , 乃願 是故 者 無 無量壽 礙 , 求佛德 指 如來 智 通 , 名 達 為九界眾生 經下》云:「 , 無滯 無礙智 願己 ` 自在 福慧 0 」《大集經一》 , 演 , 佛 融通之佛智 等 眼 說 同 具足 妙法 如來 , , 契理契 覺了法性 0 0 首句 曰 : **②**涅 燥經 機 如 無礙智慧 , \_\_ , 佛無 八》 以 無礙 切 礙 無 智 無有 智 礙 如 , 為 邊 來 人演 求 , 不 善解 歯 己智 說 , 眾 悉 如 佛 生 知

眾生 願 求 休佛慈悲 , 等同 所 行 , 慈愍行」者 子 智 悲並運 , 拯濟負荷 , , 圓契菩提。此二 願求己之所行 ,悉登彼岸 , 0 能 故 者如鳥之雙翼 願 如 能行佛之所 世尊之慈愍 缺 行 行 也。 不可 故 世 上 尊 句 願 以 無緣 求佛智慧 大慈 , 此句 哀 愍

### 庚二、說法如佛

### 常作天人師。得為三界雄。 說法師子吼 0 廣度諸有情

照佛 兩 之大雄 世雄 三界雄」亦為佛之德稱。三界者,欲界、色界、無色 俱 表誓 圓 道 解 滿 0 不可量 「常作天人師」。「天人師」 總之 願 願 , 從因得果 也。 慧 成滿 , 。」《淨影疏》云:「世雄,佛之異名。」 《會疏》 此一段是大願之總結。上言「無礙智」 , 即名如來,故謂 , 故為三界之雄 曰:「願是萬行之先導 『得為三界雄』 為如來十號之一( , 慧即佛道之眼目 0 」蓋誓願與智慧 ,求智慧也 界也。《法華經方便品》 註見前)。「 佛斷 盡 切煩惱, 0 願 自一 得 ,成佛 以導因行 為 故 三 慈愍行」以 界雄 為三 Ë 因 , 慧以 一界中 世 日

槃經 師 也 子 吼 廿 師 七》 子 說 , 法 即 肇 如是說法 日 師 公註! : 獅 子 子 吼 師 日 0 師 : , 子吼者,名決定說。」 0 故能 子一吼,百獸畏懼 願 師 己說法,能 子 「廣度諸有情」。 吼 , 無畏音也 如 世 0 尊 故 又《 0 且此廣度有情之句 凡 稱世尊決定無畏之說法 於大眾中,作 所言說 維摩經佛國品》 , 不 -畏群 師子吼」。 曰 : 一 邪 ,正是法藏大願之根 異 學 , 為 演 法 師 喻 師子 無畏 子 師 吼 子 吼 吼 0 猶 百 涅 如 喻

#### 庚三、一切成佛

# 經 圓滿昔所願。一切皆成佛。

何等二 故,一 別 或聞 四 十 種 -八大願: 之 清 佛 句,奇哉!奇哉 正 解 法僧聲 法句 淨 種 願 直 也 平等 , 圓滿: 也。 者 0 亦只是顯 本經 者 , 謂 ば 昔所願」。 波 所發本誓, , 成熟善根 器世間 清 《泉池 羅蜜聲……甘露灌頂受位聲 淨句 **!粉碎虛空** 此一 功德品》 清淨 0 句 0 清淨 0 隨其所聞 昔 ° 所 功圓 句 !此正是四十八願之本體。 (往生論) 云 : 願」者 者 者 果滿 , , , 謂真實智慧無為 眾生: 與法相 其 , 謂三種莊嚴 即法藏 故名「 水 世 間 0 應 清淨 得聞如是 言薩 圓滿 隨眾生意 其 。」今云「一 願 (佛土 法 普 聞 於五劫中 種種 身 所願」。 者 從 故 0 .... 、 佛 聲已 此 0 輒 此清 獨 , 切皆成佛」 ` 句 , 波揚無量微 菩薩)「入一 聞之。 其心 精 , 淨有二 流 勤 切皆成佛」 清 出 求 所不 四十 索 淨 種 妙音 結結 欲聞 無諸 極 應 八 法句 得之 , 此 聲 顯 知 願 分 此

悉皆 稱為禪宗所謂之末後句。萬德齊彰,一 知 量 了無所聞 一千七百公案玄旨,直顯密宗大圓勝慧大圓滿之密意 見 妙用 |成佛 真法界 《顯密圓 , 應機隨宜 0 永不退於阿 故 曰 : , 一 塵 一 通》 , , 「一切皆成佛」也 欲聞則聞;又具如是不可思議殊勝 指 毛 耨多羅三藐三菩提心。」 無上圓滿聖覺果德之海。) 無不圓明具德。一真一切真。一 法不立。言思莫及,唯當默契 。此一句子,剖出三藏十二 水者 情器世間 ,無情之器物也 。此即一法句,此即清淨句 功德,能令聞者 塵 , 一毛 悉皆清淨 , 部心髓 無一 )。 何 ,永不 非 。有 以 , 道 圓 能 有 情 圓 退轉?是 破宗門 無情 果 如是無 亦可 海

### 己五、祈願感證

#### 斯願若尅果。 大千 應感動。 虚空諸天神。 當雨珍妙華

眾 感」指 應受感動 解 感 尅果」,《 應 感 當現瑞象 屬 於眾生 (會疏》 ,梵天、帝釋諸天之天神 , 應屬 云 : 一 佛菩薩 尅謂 尅 此偈 成 0 意 果謂 為 ,當從空降下珍奇殊妙之天花 : 本 果 -願若能 遂 。 \_\_ 成就 亦即 , 常云 大千世界 成 就之 ,以為 義 切 聖

證 明 0 如 淨影疏》 云 : 斯願一偈 ,請證要 ( 求也) 瑞 。 若定尅果,大千應動 , 空雨

とこうによるなない

妙花

戊三、應念證成因圓

華 佛告阿 以散其上。 難 0 法藏比丘 自然音樂空中讚言 。 說 此頌 已 0 決定必成無上正覺 。應時普 地 六種 震 動 0 0 天 雨 妙

般若 樂 土 (四) 柔 轉法 六種震動」 讚 軟 經 解 輪 種 言 說偈才畢 令眾: 震 時 是情 動 日 ` 有三 生 (Fi.) : 由 和悅 東 世間之瑞 , 説:一 涌 爾 天魔勸請將捨性命時、內入涅槃時 立即現瑞 西沒 時 世尊故在 者 是以東、西 , 應 西涌 ,指六時之動為六動:||佛入胎時 0 , 證明: 故曰 東沒 師子座,入師子遊戲三昧 法藏大願決定成就 、南 , 南 應時」 ` 涌 北 北 0 中 沒 大地 , 北涌 • 震 邊六方之動 ° 動 南沒 普 , 以能 是器世 0 , 以 邊涌 地」,指全世界之大 、二出胎時 神 ,曰六動。 動六方曰六 .間之瑞 通 中 力 沒 感動三千 中 ` 應 動 (三) 0 涌 成 邊沒 雨花 動有 大 道 千 大品 地 時 、奏 地 或

必成正覺第七

諸 普 佛 表 也 表 蕩 相 動三千大千 震 成 大 瑞 地 亦 地 , 決定 起者 以六 願 象 動 如是,先令三千世界眾生見 動之時 無上 中 必然得果 表 天 種 升高 必 皆 雨 震 相之動 -世界 成無上 動 正 地 行 妙 , 後二 華」 覺 因 動 , , 涌者 正 表 0 , 名 0 0 , 答曰 一表震 , 「 自 一應法藏· 即 正 得 雨 佛果 覺 自然音樂」 凹凸 為六 果皆由行 華明必得果 • 動之相 0 然音樂」 大士「大千 動 欲令眾生知一 0 ,震者有聲 無有 0 <u>~</u> 會 願之因 0 (晉華 至於普令震動之因緣 此上 疏》 必得妙樂之土,並廣宣妙法 佛 0 , 自 神 | (是 | ·嚴經》 <u>~</u> 0 日 : 一 力 , 然音樂 應感動」之誓 故名 (唐譯) 吼 切皆空無常 ,敬心 者 無上 対果 皆行因」之意)。 以 , 巨 證妙樂之土 為一 柔軟 響, 動 無疑 ` 故 覺者 起 天華鼓 ;復表 , 然後說法 ` , 。 ::復次如 , 覺他 涌 <u>~</u> 故 三決定 (樂滿 八今發願 智度論 , ` 說法 震 ,令物覺 , 化 虚 0 雨 ` 空 是故 化物也 吼 0 物 花 , 正 人欲染衣 八》曰 者 決定中之決定 無 ` 是將 六 覺 悟 盡 , 0 有 種 : 為 。 \_\_ 0 0 最 花 嘉 上三說 六 動 轉無上大法 , 先 ]則有 後 意 佛 動 祥 地 法塵 疏》 何 為 0 動者搖 空 , 果 • 以 , 故 今者 中 云 土 故震 第 , 以 所 輪 讚 現

經 起信論》 至 於法 藏 所釋,甚為精要 大士才發 願已 0 , 空中 茲用其意 · 便 即 讚言 ,而簡述之如下: ,「決定必成 無上 「一切佛土 正 覺」 者 ,不離眾生一念清淨 , 何 也? 無 量

等心 無量 水歸 被 性 志淨土者 上 自 土 心 正 性 無 即 眾 自 覺 海 本具之空寂心 是法性本 礙 而 解 , 生 性 得 <u></u> 而 , , 本 現六 無內 成立 以不 如響應聲 莊嚴佛土 , 品中 住 須從此信入。」 積功累德第八 然 於無上之道 可思議 神通 0 , 法藏 法藏 如 ,非從外得 鏡 0 0 ` 0 菩薩發 之因 妙圓 心土 是以 普 大士 自 現 性 ,發 , 不二, 四十八 心 , 0 無 大願已, 自 皆發阿耨多羅三藐三菩提心。 此論宜深參究 起 ` 住 。何以故?自性空寂 不 無 性 此宏願 , 因果 礙心 願 光明 可思議之果 不 可 從 同 祇 ` , )斷滅 願起 時 無住 如 為 願 日 0 • 行 是故: 音照 ì 即眾生本具之心 破除眾生妄執 0 自性 當 • 於 知不 法藏發願 無作心、無 0 , 無作 **無量**: 離諸 自 可思議之因 性 劫 平 惡趣 無 <del>;</del> 如是功德 畢 , 住真 有 開 外 , 0 , 0 限量 自性 即 如 凝當· 空中 心 實慧 以 香 , ` 普熏 ᄞ 自 無 即不可思議之果 0 人本有 妙 , 自 讚言 心 內心 圓 說不 , 植眾 性 , , 0 具諸 ·能盡 莊嚴自 菩薩 無 心量 ` ٦ 德本 光明 決定必 外 即 。 令 , 相 是故 土 心 順 如 好 眾 教 成 風 知淨 ` 有 自 品品 化 無 如 平 廣 生

積功累德第八

名「積功累德」。

丁九、如願修行 分三 戊一、結前啟後

斯 弘誓願已。住真實慧。勇猛精進。 阿 難 。法藏比丘。於世自在王如 來 前 向專志莊嚴妙土 0 及 諸 天 人大眾之中 0 發

界 也 四 十八願也。 次第》釋曰:「廣 」弘誓 解 法藏 **一願者** 菩薩於佛及天人大眾中,宣發以上之「弘誓願」。「 發斯河 , 泛 指 願已,由願生起無邊殊勝妙行 普之緣,謂之為弘。 佛菩薩弘大之誓願 自 。今言「斯弘誓願」, 制其心,名之曰 0 誓 。 志 弘」者 則專指法藏菩薩之 水滿 足 廣 , 也 故 云 《法 願

則 為 日 無 量 本品開章明義 也。 欲 人天 拯 真者 群萌 開 正 , 眼 , 惠 真如也。實者,實相也。 ,其第一句,直曰:「住真實慧」 0 本經 以真實之利。」今云:「住真實慧。」 《德遵普賢品》 曰:「開化顯示真實之際。」《大教緣 《觀佛三昧經》云:「佛地果德 0 此一 句子 此三句雖各有 ; 乃 一 切妙行之大本, 異 , 而 ,真如實 其 百實 起》

法身

明

即

如

自

海

相

亦名法 也 義章二》云: 實之慧也 住真 本 真 性 , 六字 體 無闇 真 如 真 第 實 如即 也 性 此心即 實 慧」 實 點 洪 0 利 0 , 義 \_\_ 於此 慧者 相 目 名 者 是 空 , 之為 自性清淨心,又名真 又《 非 「法絕情妄為真 , 0 自 而 此誠畫龍點睛之語 徹 如 並 解 , 《大乘 慧 性 透 得 窮 非 0 教行信 脫 然則 度脫者 。 \_\_\_ 德 列 • 極 安住 佛性 也。 , 真 是乃以明自 不縱 義章二》云: 彌陀從如來生 證》 如實相之源底曰 如 真實 、自性清淨心等所詮理體之照用 ,真實之利也。 實 如 日 不横 ° ,  $\overline{\cdot}$ 慧 從體 如 0 者 故即 住真實慧,即入一法句。 即 本心,見自本 ,亦名佛性 無為法身即是實相 · 「據 ,示 起 般若 即三 用 離妄之本真 真實之際 行方便 能顯此真實之際 現報 , 德也。 即 , 即 三 應化 為一 , 亦名法身 性 , 今三真實 住真 觀達 種種 , , 當 即一也 亦即自 方名慧 來一 , 實 介實慧 身 為 也 慧 ,惠此 0 , 簡 亦名. 切含靈 , 相 也 性清淨 0 今經: 亦 就實 0 即 法句者 。 一 言之, 又真 故知 是 如來 即涅槃三 真實之利者 法 於妙行之先 真 以論, , Ù 皆 性, 藏 實」 實際者 0 — 真實智慧無為 明 真實慧」 因 , 大 真 德 法 ì 亦 者 彌陀 名 性 乘 見 , ~ 心 , 即 , , ᄞ 體 如 法 性」是 法 止 是真 伊字 身 大乘 首 者 界 觀 明 此 乘 德 真 願

融 也 重 法一 成 妙土 正 ` 繼 恭敬 者 也 云 , , 是謂 盛飾 、 正 心 志專 勇猛 肅 也。 莊 等等善美 精 「 嚴 嚴妙土」 也。 進 **,** , 尊 也 向專志莊嚴妙土」 妙土 , 而 裝飾之。今大士妙德是能莊嚴 , 者 肅 , 也, 精美絕倫 裝 0 也。 , 不 勇猛 可見「莊嚴」二字 可 精 思議之國 進 者 , 妙土是所莊嚴 , 土 無 也 , 間 可 無 以 雜 莊 俗 也 語 , 者 以 解 萬 為 向 德 以

實之慧 真心 品 生 圓 成 .證 如 是 莊 阿彌陀 , 果覺妙德 彈 嚴 真 剎 住真 住 指 ( 實慧 佛 。 \_\_\_ 悉皆 真實之慧 圓 或 如 實慧:莊嚴 道破 成 來開示 也 佛 。一一又是我等當人自心本具之如來智慧德相 圓 0 0 故 專求 明 國 淨土真因 具 離 曰 十方來臨之正士曰:「 0 德 故 : 相 妙 淨佛土, · · 能 此即彌 0 土 建立 開 。與今所云一味無差 化 是極樂淨土之大本 皆是 陀大願之本 顯示真實之際 水月道場,大作 安住一 圓 圓 切空者, 果 通達諸法性 海 , 普賢 , 皆是真實之際也 如 夢 , 互 為 是真莊 珠發光 中 大行之宗 普賢 ·佛事 表 , \_\_\_ 嚴 妙行之綱宗 , 0 裏 切空 還 國 遠 也。 0 土 蓋 離 照 0 也 蓋 彌 無我 0 珠 切空. 陀 體 0 復 明 邊 無 所 0 大 真實之體 , 0 0 顯 本 妙 生 故 無我 專 經 契 可 求 極 , 中 樂水 度 是 乃我本心 , 淨 《禮 佛 彌 道 仍 , 終 方 供 陀 鳥 求 土 聽 大 起真 樹 圓 日 淨 必 覺 林 修 度 法 土

是我 廣施真實之利也。本品表法藏大士修如是之妙因, 家珍,非從外得。發心念佛 ,正似珠光,還照珠體 故證得淨土法門如是之妙果也 親親 切自然,不勞功 力 。是故能

以上三句是總綱。

# 戊二、嚴淨佛土 分二 己一、成就妙土

經 所修佛國。 開廓廣大。 超勝獨 妙 0 建立常然 0 無衰

無變

空。廣大無邊際 嘉 廓」者,空也 祥 解 疏》 所修佛 曰 : 0 , 大也, 」即「開廓廣大」 國 廓以安眾為義 下四句表所 虚也。故「 ,明淨土廣安往生之眾,蕩然. 嚴淨之佛國 之義。 開廓」 者,空闊之貌 《淨影疏》曰 。 一 開 廓 :「開廓廣大,明 廣大」 0 《往生論》 無 0 限 極 開 也。 日 者 土 憬 究竟 廣 張 也。」 興 如虚 也 師 解

云 : 曠 無有 無量德成故。」綜上三說,蓋佛國開廓廣大者,乃法藏大士無量妙德之所成 涯 際 , 能 廣 容無盡往生之眾 , 無有 極 限 也 或

超勝 獨 妙 妙」者, 《法華遊意》云:「妙是精微深遠之稱。」又 《大日經

發心 樂 無量 諸 獨 疏 如 其 身 乘 中 丈夫 獨 來 應 土 妙 超 勝 **》**云: 妙 十念必生 也 佛之化 依 也 0 ` 0 本 四 聞 正 獨 相 。三、「名 0 此下 國 名得 妙 , 報 , 皆悉第 往生正因 <u>F</u>. 土 永 土 , -復舉七 令五 也 明 , 乃法 妙名 不 福 。聞名信受, 即 。 \_\_\_\_\_\_ 土 退 ` 指 一無比 轉於 號利益 勝 :身大士之所居。今令凡夫、二乘 乘齊入報土故」 聞名得忍;以 更無等 乘 ` 事 也 極 ,易修易獲 · . 樂 , 阿 、根缺、女人類 以 , 獨 佛 , 耨 0 比 超諸 謂 速至菩提 顯 身光壽超過諸 多羅三藐三 《會疏》云:「 , 出 極 極樂之獨 更 故」。 難思故」 樂乃法身 佛剎 聞 無 。五乘者, 名 故 過上 。諸 , 發菩提心,一向專念為往生正因 最 ,頓轉 妙 菩提 義 , 住 三 。謂 佛 為 佛 佛同宣 0 超 疏 精 故 ` 0 勝獨 彌 報 日 \_\_ 0 |摩地 是謂 同 乘故」 故 陀 0 身 : — , 乘 + 聖 謂 因 佛 妙者 大 無比 , • 二天、三聲聞 方 號 彌 ` 超 ` 泊 牛 地前 證 • 陀 勝 共 應 , 不 無上為妙 名 聞 化身佛 謂 明 為 讚 0 苦薩 車 登彼 退 唯 佛中 非 法報 , 轉 , 故 Ŧ 此 特廣大 土 0 云 方 極尊 應化 — 土 ,三身果佛之土 如 悉 功 0 ` 0 又 緣覺 德 悉皆 獨 來 可 若 , , , , 其 無量 乘 圓 出 光 所出 最 如 有 登 無論 聞 中 不 中莊 <u>~</u> 具足三十二 ` 者 淨 報 [本國: 故 (四) 之王 ·思議 , 0 影疏》 菩 是 嚴之 土 復 男女老少 , 至 頓 薩 以 以 , 壽 故 0 , 故言 故 心 故 事 轉 聞 種 云 難 名 命 超 (<u>Fi</u>)

如 生彼土 太高 得 往 愚 忙閒 禮讚》 故 生 0 , 便是 故 ,人人能 0 日一 五. 云 逆十 阿 「易修 四十八願莊 鞞 惡 跋 行 致 0 , 臨終十念 甚 , 0 位齊補 信 至五 嚴起 願 逆罪 特名 處 , 即 超諸 0 , 重 故云「太高」 十念必生 得往生 , 地 佛 獄 或 相 最為精」 ,逕登 現 , 故曰 , 0 臨終苦 不退。故曰 此 也 易獲 誠 迫 十方之所無 , 觀 大太 0 七 想 頓 難 ` \_\_ , 成 故云「 生後 0 , 帶 仍 惑 得 可 果 獨 凡 稱 妙 夫 名 , 太 , 而 横 頓

,

常然 變」者 故 劫 然 無衰 而 無衰 建立 彼 , 如是· 謂一 無變者 常然 極 無變 經建 也 樂 0 , , , 立 不為三災之所壞故。」 無改 明 無衰 衰 土 ,恆常如是 常 無 , ,浸微也 也。」 相 . 變 \_ 續常然。」 0 又 , 無 ,弱也。「 建 《嘉祥疏》云:「 有衰弱 憬興師云: (三災者 初 、減退 興 變」 也 0 , 與變壞等相 水、 立 更也 建立常然者 建立常然者 火 , , 易也 ` 終 風 0 成也 0 , , 淨 於 因 影疏》 0 建立常然 公此間 滿 果立 常 云 : \_\_ 娑婆)壞 , , , 無改 無衰 恆 建立 也 異 無

據 佛 又望西 地論 本性常者 **>** 《無量壽 \_ 常 , 經鈔》 有三 即 法身也 種 依善 : <del>(--)</del> 0 導大師教 謂法身本性常住 本 ·性常 ` ,於上經語深有 (二) ·斷常 , 無生 `  $(\equiv)$ 無滅也。 相續常 發揮 0 今依 0 又據 不斷常者 以其義 , 藏 以 釋 法 , 即 數 經 報身 文:

常然等 現 也 事 贊 謂 化 **》**云: 無窮 報 即 **:**身常: 本 盡 性常 依法 也 極 0 身 樂 無為 凝然常也 又《 , 無 涅槃界。」 間 華 斷 嚴演 也 法身也, 0 義  $(\equiv)$ 鈔卅四》 又云:「 相續常 自 性 云 者 也。 無衰無變湛 , 自 即 是故常然 應身 性 , 則 也。 然常 凝 謂 然常」指 無衰 應身 0 \_\_ 於十方 變也 可見今之經文 法身 世 0 界 善導 , 沒 , 所 大 己 師 復 云

,

`

,

,

覺 耶 似 有 ? 到 始 如 望 本有 復自 也 西 至所 釋大衍論》 設 0 答曰 常 在 問 證 有說 住 日 時 0 : 有 以 , 「 修 云 : 始本 上 證之日 既 ·皆引· 因 是修因 不二,本有  $\neg$ 感果, 若 申望 , 得 雖 感果之土 西之說 似 始覺 是始覺智 有 常 ,還 始 住 0 當到家 同 , 0 本 而 無為 望 覺 亦有始, 時 西 0 凝 末 (即至有所證 然 後數語 談 , 能 寧容得言 則本覺 證 日 , 宜著 理 談 時) 到 , 眼 非 始覺究竟 能證之時 , 0 因 言 談 非 語道 者 果 , 說 , 斷 曰 , 無 凝 也 , 然常 非 0 切 至 雖 本

用 國 無 土 土 量 來 壽 此 於法 此 下 會者 復 據密部 又云 性 土 皆 : , 以悲願· 如 密嚴 涅槃 大乘密嚴經》 0 淨 力建立故 土 超 《密嚴 諸 云 : 佛 0 經疏》 國 此淨土如法性土 , 佛 如 云 : 無為 已 超 性 過 如 彼 不 無 同 , , 為 微 而 離 者 塵 依 無常過 密 , , 密嚴 此 嚴 密 住 0 嚴 土 0 以 者 中 極 是故說 諸 樂 即 佛 莊 菩薩 嚴 是 諸 , 或 如 佛 , 無 他 並 世 為 受 尊 餘

非指 者 性 等彌漫於太空之中 樂乃如來妙心之所現 心,是當人自性。 小之粒子 年 。」又云: 後 暫名夸克 塵埃 ,科學家發現微中子 , 乃組 即是微塵之義 。現科 「今此密嚴藏 成物質小而又小之粒子 故不生不滅, 0 ·學家· 微中子能穿透十億公里厚之鋁板或鋼 ,法性妙土之所成 亦知夸克亦非最小,此小而又小者 0 今經謂: ,但於清 ,它在空間所占之區域 無衰無變 極樂 淨如來藏心之所現,故非微塵成 0 ,非如其它世界乃微塵聚集之一合 前所知者電子為最 與密嚴,皆非如是粒子之所成 , 凝然常住 ,只等於 如無為性」 板 , 小。今已 , 亦 個 如穿薄 電子一百億 不可窮盡。 霧 發現更 0 0  $\overset{\circ}{\smile}$ 依上 舉體是如來妙 柏 如是小 分之一 有 0 一經疏 自 微 小於電子 塵 九八 而 者 , 極 又

### 己二、淨心 分二 庚一、總標

### 經 於無量劫。積植德行。

於無量 解 本品初段明莊嚴淨 劫 積植 德行 0 土 是此下三段之總標。 0 此下三段表嚴淨 自心 劫者 , 蓋 表極長難喻之時間 心土不二 ,心 淨則佛· 無量: 土 劫者 淨 也

積累 行指 遠 表 行 劫 謂 功德與行業 數 如點滴所聚。植者培植 行業 行」者 又 無量 ,三業所作 ,身口意之造作。「德行」者,所成之善謂為德 , 此 , 又指具足功德之行。 乃無量之極長之時 。德謂 ,似育苗成林。經時久遠, 福 德,行之所 感。」 0 故其 即戒定慧三無漏學與六度也 時間 ,無法稱說 又「非朝夕所得 不可計稱 ,不可計量。 , 能成之道謂 , , 故云無量劫也 故云積植 又 以表 會疏》 為 行 修行久 云 : 故 積者 德

庚二 別顯 分三 辛 • 自利行 分三 壬一、 離欲念佛

經 不 ·起貪 瞋癡欲 諸 想 0 不 著 色聲 香味觸 法 0 但 樂憶念 0 過 去 諸

### 佛。所修善根。

欲想 經》 別之相 解 , 謂菩薩 於求者與樂因緣 「不起貪 謂之想 行 布 , 旗 能取 施 癡欲諸想」 時 , , 境界差別故 以 故瞋恨心薄 離 欲 0 想 ` 。貪 想」 修慈 ,名修慈想 想、 者 想 , ` 瞋 對 無癡 想 緣 0 生心 • 以此布 想對治 癡 欲想是三 日 想 施功德 惡想 0 如於 惡 , 0 境 想 回向 菩薩 執 .無上道 如 取男女等 捨 所 <u>~</u> 郁 施 迦 物 羅 則 種 癡 生 越 種 離 問 差

薄 是名 不 癡 想 。今法 藏 大士 不 起三 惡想 , 離 諸 煩 惱

0

之所 諸 師 薩 美 所 切 云不 辨 味 形 明 法 者 其 著 辨 內 色 , 0 莂 又 無惡 上 因 , , 如 妙 此 例 者 著 果 衣 六 青 色聲 , 由 想 如 , 芬 謂 於 黃 細 服 塵 , 即 無三 與 中 滑 香 赤 香 內 台 粗澀 與 離 味 離 男女身 , 惑業· 惡 惡 惑 如 觸 , 男 及 想 因 ` 臭 法 7分柔: 寒熱 之因 女之美 種 0 , 0 乃離 不著 (四) 種 。 一 軟 溫 味 形 , 故能 感業 不著」 六 細滑 容 和等 塵 象 塵 , 0 0 絲竹 之因 之觸覺 止外 等 舌之所 , 者 是 聲 0 (六) 離 惑業之緣 歌詠之樂音 塵 0 , 六塵: • 辨者 不 法 惑 ,皆令眾生貪 緣 - 貪著-塵 切音 為 0 0 , 飲食之 憬 謂 緣 也 , 內 興云 意 聲 0 , , 栴 不 根對前 外 , -著六塵 著其 樂聲 色 檀 種 皆 : 與 離 種 等 與 矣 內 事 男 美劣之味 五塵分 女身 噪聲 大 , 不 , 0 , 復 六 既 等等 塵 離 得 別 離 香 出 彻 起惑之緣 好 , , 外 飲食 離 醜 (<u>Fi</u>) 0 0 緣 觸  $(\equiv)$ 0 , 今法 肴 斯 而 塵 香 色 止 膳 起 塵 塵 身之 憬 藏 善 種 鼻 故 菩 惡 興 種

之綱 在 旬 與 佛 前 佛 但 樂 句 相 華 念 億 嚴 應一 念 經 , 又 氣  $\forall$ 過 去諸 明 讀 觀 , 下 佛三昧經》 + 佛 0 前二 地 菩 所修 句是 薩 善 , 地 云 : 「 根」(自 萬 地 不 緣 ·離念佛 爾 放 《宋 下 時會中即有十方諸大菩薩 | 譯》) , 0 本經 此二 ° 句是「一念單 但 大教緣起品 者 , 唯 **》** 云 提 也 其 , 數 獨 , 此 也 去 IF. 來 淨 此 現 業

論 提 得 諸 除 攝 欲 說 N 齊 等 瞋 現 佛 本 切善 在 故 切 緣 , , 皆說 不 或 但樂憶念諸! 種 , , 是名 皆依 過去 有 能 根 智  $\equiv$ 除 0 如是念佛三 0 也 故 憶佛 昧 瞋 念佛得 ` 未 知老 癡 是故 , 來 但 佛 0 或有 也 能 佛之善根 實持念 。 \_\_\_ 彌 味 切諸障, 除 0 陀 三昧 又 現在 0 亦如釋尊及十方如來 所修善根」, 我與十方諸 , 佛告 實 障 , ,念佛最勝 暗攝 悉皆除也。 但 , 不 能 阿 憶佛 除順 能 難 除 佛及賢劫 :汝今善持 過去 指諸佛 功德也。又 ,今欲齊等 , 不 是故法藏菩薩 能 ` ,從初發心, 未 千佛 除 所修之功德 來 癡 , 慎 貪 , 故 , 《安樂集》 切諸 從 • 勿忘失。 ,或有三 亦當持名念 初發心 , 障 0 皆因念佛三昧 憶念佛德 於淨心諸行中 0 若能 過去 昧 , 日 皆因念佛 : , 佛 但 常修念佛三 、 未 能 或 , 名 有 感 除 來 三昧 , 三昧 , 癡 具 恩 ` 首云 證 萬 圖 現 , 不 昧 德 報 無 力 在 三世 上 故 能 但 , 但 總 思 菩 無 除 能

#### 行 :寂植德

樂憶

念諸佛」

行 寂靜行 0 遠離 虚妄 0 依真諦門 植 眾德本 0

法 釋下》云:「牟尼者,寂 曰:「寂靜 寂默義也。常寂之土 唯佛一人究竟清淨,故名牟尼也。」今經所云「行寂靜行」,是大菩薩入無餘涅槃 解 行寂靜行」。 ,即涅槃理也。」又世尊釋迦牟尼聖號 ,微妙寂絕,幽深玄遠,不可以言說之 靜義。身口意寂靜 《探玄記》云:「無餘涅槃名寂靜。修彼名行。」又 ,故稱牟尼。」又《 。牟尼譯作寂靜或寂默 大日經疏》云:「 0 如是法界寂然大滅度 《資持 牟尼 理 趣

妄浮 能遠離一切虛妄 本。」是故首應遠離虛妄,為止惡之本也。法藏菩薩所住是真實慧,所行是清淨行 心多諸巧見,不能成就圓覺方便。」 遠離虚妄」 無實云虛,反真云妄 。虛假 又《涅槃經卅八》曰:「一切惡事 不實, 故云虚妄 0 圓覺經》 ,虚妄為 日 : 「 虚 故

,是法界大滅度法

,非指二乘之寂靜行也

定不 虚妄者 意謂 依真 俗諦 公諦門 ·凡俗以有為實 ,名為 或 , 世諦 植眾 諦。 。聖智所見涅槃寂靜真實之理,名真諦,或勝義諦、 德本」。「諦」者 ,聖智以空為實 諦義上》云:「諦是實義 , 0 真實不虛之義 故有與空皆是實 。有於凡 。世間 , 實,空於聖實 故立二諦。 與出 世間之道 第 順 凡 , 是 二 義諦 理 俗迷情 皆 決

滿 與 門 世 違 禍 諦 本 本 一諦 第 皆 德 智 以 十 依 門 度論: 從 持 方 轉 又萬 真 大 如 , [菩薩] 諸 名念 義諦 大 者 依 真者 諦 植 教 卅 得 眾德 佛 德之根本 門 真諦門」 佛為 方三 因行 及賢 八》 果 行信證六》云: 善也 故 , 是其 本 , , 云 故 幼士 說眾 世 不離念佛故 十方三 即 0 者 德號之本 : 云 稱為德本 0 無 絕妄之稱 佛 生無所有 \_ 本 , 依 第 四 世 植眾德本 佛 , 金 \_ 相 從 法有二 德號之本 者 剛 也 初 , 0 , 經》 0 , 0 義諦為門也。 故 德 故一中有二;又念佛圓 依是義 發 。」又《大乘 根 諦 本者 門 心 日 也 植眾德本」 曰 德 0 • 0 , 0 : 皆 故 本 , 故 諸 以 者 知 也 如 因念佛三 , 者世諦,二者第 者 無我 善萬行之功德 植眾 阿彌 來 0 , ,法有 依真諦之勝義 眾 德 義章一》云: 者 ` 德 · 德 本 陀 如 號 無人、 , 修 本 昧 上 佛 0 種 名 者 力 所引 此德 可 種 有二 具萬德故 故 號 , 切善: 差別 無眾 , 即 號 , , 為佛果大覺之根 體 觀 義諦 念佛 釋 得 者 , 法也。 生 ,能使人 俗謂 佛三 植眾德之根 : 具 , \_\_\_ ` (<del>--</del>) 切 萬 名 , 0 無壽 是(二) 德, 為 號也 者 世俗 種 昧 聲 經 稱 世 智 植 趣 名召 者 中攝 菩 念 諦 0 **>** 0 0 入涅 世俗 且 , 薩 , 本 故 , 者 修 本 亦與 至德 此 釋 萬 因 0 , 德 者 槃 故 說 中 尊 所 , 0 切善 之同 有 故 說 種 Ħ 知 成 , , , 故 云 實 萬 滿 故 稱 植 眾 , 無 依真 故名 生 不 德 為 也 法 稱 日 我 違 眾 德 相 圓 德 為

壬三、忍力成就

不計眾苦 。少欲知足。專求白法。惠利群生。 志願無倦。 忍力

成就。

不為諸 不多求 取 涅槃 皆是虚妄,畢竟不可得。故能安忍,住於平等。故曰「不計眾苦」。「 ,四苦(生、老、病、死)、八苦等。分類不同 知足者 解 「逼惱身心名苦。」「眾苦」者,如二苦(內苦,外苦),三苦(苦苦,壞苦,行 根所牽 也。 。是名少欲。汝等比丘,若欲脫諸苦惱,當觀知足。知足之法 「不計眾苦,少欲知足」。「計」者,計較執著也。「苦」者 ,得少不悔恨。」又《遺教經》云:「少欲之人,則無諂 「知足」者, 。行少欲者 ,心則坦然,無所憂畏。觸事有餘 所得雖少而不惱恨也。如《涅槃經》云:「少欲者,不求不 ,均表苦類眾多。菩薩了達一切諸 ,常無不足。有少欲者 i曲以求· ,即是富樂安隱之 , <u>~</u> 少欲」 人意 佛地經五》 。亦復 者 , 則

處 富 而 欲。是名少欲 句, 法當情者 法名知足 貧 知足之人,雖 。」又義寂師引 具如是妙意 。知足之人,雖貧而富。」又《法華經勸發品》云:「是人少欲知足 , 名 為 0 他境即是色等五欲,自法即是現量之智。準義寂意 。云何菩薩知足,得一切種智,是名知足。」此意不求他境名少欲 少欲。體露真常 臥 ,足證佛經語 地上,猶為安樂 《般若經》云:「云何菩薩少欲,乃至阿耨菩提尚不欲 深 ,寂滅為樂,如如不動,為知足。於此「少欲知足」 。不知足者,雖處天堂, 亦不 ,則不於心外取法 -稱意 。不知足者 ,能修 ,何況餘 安住 |普賢 , 無 , 雖

無漏 法 大乘 ,出離邪謗 「善法 大乘清淨之法 法, 專求白法,惠利群生」 名為清白 「鮮淨 ,名為清白。 」 ,名之為白。」 , 用 。」「惠利」者,「惠」者惠施 以普施有情 《嘉祥疏》曰:「是無漏明, 。「白法」 《魏譯》為「清白之法」。 , 利樂群生 者,白淨之法,指一 利」者利濟。 故云清白 切善法。 《淨影疏》云:「所顯之 。 — 故經義為 《大乘義章七》 <u>~</u> 會疏》云:

之意為:虛空界盡、 志 願 無倦」 0 「倦 」 , 眾生界盡、眾生業盡 疲 也 厭 也。 、眾生煩惱盡,我禮(乃至迴向) 華嚴經》 普賢大士十大願 王 , 乃盡 概括 。 而 其 願末 虚

積功累德第八

乃 至 煩惱無有盡 故 , 我此 禮敬 ( 乃 至 迴 向) 無有窮盡。 念念相續 , 無有間斷 身

語意

業

,

無

有

疲

厭

0

是即

志

願無倦」之義

也

悲心忍 持戒苦! 毀 外忍 於世 寂 辱 能自忍受 於菩薩 分別故 **涉誹謗** |違事能 , (三) 所修法 忍力 行 <u></u> 是故 所不 (+)法 薩 法 或毀辱父 誓 成就」 不 忍辱 忍 受故 寂 此三忍成就 菩 為苦 户 滅 願 , • 各說 (四) 薩 忍 0 ° 如 , 母 不 能行忍 勤 涅 惱 隨 0 0 (<del>\_\_</del>) 槃相 佛教忍 十法 生瞋 求咨問讀誦 兄弟姊妹 ` 0 忍力 内忍 是名內忍 , 故 他不饒益 恙 者 0 , 不驚 中 日 。云何名菩薩 ` , , -說忍法 是名: 者 眷 (五) 可名為 不 屬 無方 忍力成就」。 忍 0 0 ,忍辱之力 怖 是名法忍。 外 ,謂他於 ` 外忍 ( , 菩 所忍 忍 和 , 有力大人。忍辱正治 作是念言 尚 0 <u>(</u>≡) 薩 內忍?菩薩飢渴 阿 0 ` 云何名菩薩外 。法住 有 闍 六 修 處 己 云何名菩薩法忍 + 又 黎師徒同 有違損能受故 四云何名菩薩隨佛教忍 法 : 《會疏》 處忍 ,能淨 師云: -我若 學 、出非所為忍 明十忍 寒熱, **瞋**恚 忍 於忍。 不解是經 , 忍有 或聞毀佛 0 。 <u>=</u> 菩薩從他聞 , 佛於諸 憂悲 何等 `  $\equiv$ 通 , 斷 疏 法思維忍 種 , 經說微 法僧 不 疼痛 為十  $\equiv$ 日 :一者安苦 • (八) 菩薩瞋惱毒心起 毒 : — 知是法 惡言 ? 不 , 0 身心 有 , 謂 妙 一內內忍 忍之為 逼惱忍 I 罵 詈 義 如是 寶雲經 終不 楚切 於 忍 法 諸 德 種 謂 毀 (九) 得 無 法 種

彼? 生 故 忍 母 從 時 未 如 不 不 云 恝 何 我 起 生 父 爾 , 若 則 忍 不 法 名 母 師 生 作 0 , 名 來 菩 不 以 或 即 相 是 邊 長 , 切 名 菩薩 亦 萬 薩 利 為 彼 便 思 生 如 ` 時 辱 悲 忍 為 故 夫 方 減 不 是 維 忍 常修 觸惱之時 忍 生忍 少 見從 心 忍 妻 : , , 菩 從 忍 旃 0 0 ,  $\neg$ ` 切方 是名 若 此 薩 於 男女 彼 何 此 0 0 陀 若 忍 不 方 起 爾 遇 因 身 羅 隨 緣 時 有 瞋 0 以 不 • 從 , , 邊 畏故: 常 菩薩 菩薩 是名菩 大小 忍 佛 亦 生 人 大 何 生忍 來 緣 生忍 教 不 ? 而 0 見從 若 起 時 生 或 忍 <u></u> 不 生 0 ` 菩薩 作 發 忍 心 此 以我是主故 薩 , , 0 內 是名修 主 拳 方 (五) 從 瞋 非 因 0 , 外 不 是名 打 忍 緣 恚 所 云 作 何 , 如 若 為 何 生 是 亦 刀 以受他恩 而 , 是中 處處忍 彼 杖 忍 忍 名菩薩 思 王 滅 無方所忍 0 作 等 方 維 ? , , 0 0 生 不 是 從 而 手 (T) 不 時 , 忍 0 故生 有 忍 思 我 生 起 腳 云 無 , (七) 0 何名菩 大 惟 不 生者 瞋 發 蹴 方 0 0 餘 云 忍 恚 功 瞋 踏 (六) 或 所 見 , 何 則 忍 業 亦 恚 云 知 所 , 0 , |名菩| 不 何者 亦 惡 薩 不 何名菩 識 不 從 如是眾生 0 , 忍 或有 為 邊忍 忍 不 以 瞋 生 薩 苦 罵詈 0 相 • 逼 是我? 0 , 菩 非 是名 夜忍 亦不 亦不 眾 惱 親 薩 , 所 薩 不 友 修 生 忍 , , 我當: 忍者 菩 故 為 從 於 處 晝 惱 知 見 而 0 識邊 若 忍 處忍 生 如 所 彼 作 薩 不 , 拔濟 忍 0 亦 其 是 瞋 , 忍 緣 生 不 不 則 起 主 逼 中 大 0 不 , 不 者 0 或晝 有 荵 惱 緣 以 不 毒 不 , 常 是 忍 心 以 事 如 X 亦 何 , 0 苦 菩薩 於 忍夜 不 煩 愧 故 是 瞋 不 者 眾 惱 父 是 擁 (九) 動 赧 生 怒

死淤 護 薩誓願 利眾生等 云何 泥 中 忍 而得生於瞋惱 0 , 0 菩薩作是念 為 (以上節錄) 拔 (諸苦眾生 : 0 我先於諸佛前 0 是故我今悲心憐愍 我今欲拔 法藏菩薩滿足諸忍,故云 ,不應瞋恚 , 曾作獅子 ,不生 , 吼 而惱於彼 忿恚。是名菩薩悲心忍。 ,發誓願言 「忍力成就」 。若我不忍 , 我當 , 成 尚 佛 (十) 云 , 不自度 於 何名菩 切生 況

### 辛二、利他行 分二 壬一、慈和勸進

#### 經 於諸有情 0 常懷慈忍 0 和顏愛語 0 勸 諭策進

門先笑 結 忍為 顏 而 <u></u> 懷 解 0 慰喻 , 0 上云「 勝天王般若經》 曾 愛語」者 無嚬 和顏」, , 使生親愛之心,依附我受道。 惠利 蹙 , 0 ·群生」 四攝法之一 所以然者 柔和之顏容。 日 : 慈也 7 , 菩薩行般若波羅蜜 0 心離穢濁 0 四 《會疏》 攝 忍力成就」, 法者 謂之愛語攝 , 諸根清 日 : 一 布 施 ` , 內離妄染,故外常溫 淨 愛語 忍 如是隨順 也。 不染離垢 故 ` 是故 利行 《勝天王般若經》 佛清 \_ ` 於諸有情」, , 淨 同 心不 教 事 瞋 隨眾 視 和 恚 諸 0 故云 言 眾 生 常 根 內 生 以慈 性 無  $\neg$ 恨 和 面

見也。 聲 細 語 「策進」者,勉之使進,即常云之促進,令眾生悟佛知見 軟美之言 ,順彼意語故。」「 勸諭」者 , 勸導慰諭也,為眾生 ,入佛知見也 開佛知見 ,示佛知

### 壬二、直心敬事

#### 經 恭敬三寶 。奉事師長 0 無有虛偽諂曲之心

也。 (五) 最 住 說之教 云:「謙 持三 寶 上、 解 師 者 法 欽 寶 「恭敬三寶 (六) 仰 遜畏難為恭 0 者 法寶 不 據 其 木 佛畫: ,教我以道者。「長」者,德行,或輩分,或年齡高於我者。 (徳也 變 **《**寶 也。 。又佛者 0 性論》,共有六義:一世間希有、二離 像 , 隨其教法而修業者,僧寶也。至於佛滅度後 推其智德為敬。」「三寶」者,一 , 奉事 佛 奉 寶也。三藏之文句, , 師長」 者 覺知之義 ,尊崇奉養。「 0 自 謙曰 法者,法軌之義 恭,尊人之德 法寶 事」者, 也。 承侍 剃髮染衣者 , 僧 者 , 垢 切之佛 日 (<u>≕</u>) 敬 , 勢力 0 奉事」者 , 住 陀 和合之義 法華經嘉祥疏二》 , , ` 僧寶 佛 四) 於世間者 寶 能 也 也 省庵師 , 莊 敬 嚴 。 所 養 恭 佛陀所 世 , 以名 敬三 稱 服侍 間 勸 為

辛三、二利行 之。 諂 要務 過 有 奉 母 為 義 佞 發菩提 也, 根 虚 事 0 世間 則同 此 偽 本 師 逢迎 又 心文》 。諂 無有 長 戒 心乃是萬行之本也。」 (維摩 於異類 0 福 《會疏》云:「 又謂 人意 偽 虚偽諂曲之心」。「虚」 田 日 、諂曲 。菩薩必須恭敬奉侍故。」 經 :「若 佛 而吐其言 0 「一切供養 壬一 不 國品》 解 ,則心端直 • 佛法 無 軌範具足 此 世 云:「直心是菩薩淨土。 , 功德中 即常云之阿諛奉承也。「 間 令奉 , 則 師 肇公以質直無諂之心,為萬行之本。語至切要 事師 無過。如 何 長 , 異 , 者 供養 俗人。 長) 則不 , 中 此說亦有所據 E 知禮 虚妄不實。「 《淨影疏》云:「 師 , 含攝孝養父母之句 最 師 義 為勝」。 長 0 若無法 恩重 曲 肇公註曰:「 偽」者, 0 出 , 者 如 故 世 可 無有 見一 師 ,不直也, 應 《觀經》云:「 奉 長 詐 事 虚偽諂曲之心 0 奉 , 師 事 則 現 0 直 假 又密宗 者 不 師 一心者 長」, 枉 相。 解佛 , 也 出 孝養父母 \_ 以恭敬 , , 世大本;父 法 謂質 實為 諂 , 邪 。 不 未 明 也

可

忽

直

無

離

心

者

無

修行

知禮

上

師

註

### 經 莊嚴眾行 0 軌範具足

從性 易 者 嚴 萬 曰 嚴 行 無所 起 故 軌 解 0 莊 者智慧 修 所 則 欠少 嚴 說 眾行」者,「 唯識述記七》 與 • 莊嚴眾行」 全修 所 模 有二義 0 教 範 在 故曰 , 也 一者福: 皆成 : — 性 0 : 也 又一 者, 日 檀 是具德義 德。 軌 0 軌範 故 則 軌 :「善資糧者 (布施也) 若有菩薩具足如是二莊嚴者 《淨影疏》 0 《淨影 \_ 具足。 所行 者, ,二交飾 疏》 所示 法 等 一 則 日 謂 , 也;「範」 ,福智二嚴 : 「 彰 義 切行也 為眾模範 莊 。 \_\_\_ 嚴眾 故知 。 \_\_\_ (表也) 行成就 行 ,故云「軌範」 者 意謂 莊 , , 法也 是彰 嚴眾行 則 涅槃經廿 以 知 , 前所 佛 福 常 者 性 與 也 0 智 行 七 悉是常法 成 , , 莊 又 由 **>** 就 莊 表 日 嚴 於 也 嚴 所 : 探玄記三》 布 者 行 行 施等  $\overline{\underline{\phantom{a}}}$ 皆 中悉是 無可 軌 , 種莊 度 具福 範 福

變

及

智

### 觀 法如化。三昧 常 寂

絕對 現假 樞 中道之義 日 , 空無, 有 《會疏》曰:「非空非假、而空而假之譬。則是中諦也。」 菩薩之肝膽也。」又「法之一字,即指一切有情非情 故名為觀也。」又《會疏》曰:「觀之字,即三觀也。蓋夫三諦三觀者 解 粗思名覺 「觀法如化」者,觀一 既是幻 故言非空。若言是有 觀法 化 ,細思名觀。」又《游心法界記》曰:「 [如化] , 則所現舉體是空。故 者 , 即 切皆如幻 觀一 ,則只如幻化而已 切法 化也。 , 《會疏》 皆是中道 觀 謂為「 , 並非 者 , 非空非假,而空而假 實有。又既 , 言觀者 智之別名。《大乘義章二》 生死涅槃諸法。 意謂 , 觀 :既言 云如化 智。 是法 ,乃非 如化 , 萬行之要 , 離諸情 如 , 則 有 化 非 而

疏》 三昧常寂 ,止行深也。(「止行」者,修止之行也。止心一 處曰止 ,乃禪定

煩惱之相,謂之寂

0

《唯識》

述記》

曰:「不生不

滅

,絕名相於常寂之津

是故

(淨影

三昧常寂」

0

「三昧」

者

,

正定也。

「常寂」者

,真體離生滅之相

,

謂之常

絕

行中道 慧等持之因行。本經《大教緣起品》曰「如來定慧,究暢無極」是其果德。 之異名也。) 譬如惜水之家,善治堤塘。行者亦爾。為智慧水故,善修禪定,令不漏失。」 ,住一切如化之妙觀 」絕名相,離煩惱,不生不滅,住於常寂。如是三昧,故云深也。由於常 ,自然入於不生不滅甚深常寂之正定。又《遺教經》 此表定 日 :

# 壬二、善護三業

善 護口業 。不譏他過。 善護身業。不失律儀。 善護意業 清淨

### 無染。

意業之不見他過也。「他」者,一切有情也。進言之,則包括有情無情,萬事萬物之一 滅 云「不譏他過」 為首要。是即菩薩「善護己念」之正行。 自然遠離一 解 「 善護 口業 」下六句, 。「譏」者,譴也,誹也,指責人之過失也。口 切煩惱之垢 ,是以意業 表菩薩身口意三業清淨。三業之中,則以「善護意業」 ,「清淨無染」。意業清淨,身口 由於深契中道,正定常寂 業不譏他過者 ,了達真源 **|隨之。** ,遠離 實 於口 泊於 生

堅 切 古 法 0 又 切 無 如 過 **《**圓 ,本自 |覺| , \_ 無 染 諸 。清 戒定慧 淨 本 及淫 然 , 本 一怒癡 自 圓 ,俱是梵行」,又「一 成 如一 首楞 嚴 義為「一 切煩惱 切事 , 畢 · 竟 究 竟 解

脱」。是故一切平等,無有可譏者。

論 情 律儀 薩 戒 信 云: 凳 \_ |須受||中之十 律 為 為 通 ?禁制· 廣 本 戒 防惡止非之法 戒 者 顯 (<u></u> 言律儀者 0 善護身業 攝 住 見 戒 止名律 , 善法 乃三聚淨 德 在 令中 一為大 佛家 華 戒 , 戒與具足戒 , ,不失律儀」。「律」 造作有品 普 制 大 乘菩薩 0 , , 以修一 字 稱 以 超三昧經一》 惡之法 戒之一。三聚戒者 戒 為 典》。)又 為 相名儀 戒律。行為 通受之戒 切善法為 本 。 ~ ,說名為律 0 涅 ° 日 : 《瓔珞本業經下》 槃經卅一》云:「 , 於 (一)  $\widehat{\overline{H}}$ 綜上之意 戒 依止於戒 |燈會元》云: 0 :一攝律 。行依律 者,戒律。 被戒德鎧 攝律  $(\equiv)$ 攝眾 儀 律, , 依 儀 生 戒 戒 正 中 稱為 戒 ,化度生死。」 戒 , 云 : 一 故號 戒是 戒 , , 0 儀」者 律儀 受持五 法要有三 又云饒益 在家菩薩 律 律儀 , 切善: 體現於行 0 切眾 又 , 、八、十 。 \_\_\_ 儀 , 法梯 受五 有情 《行事 削。 此 正 日 生 其意謂: 戒定慧 一戒與 , 橙 儀 戒 **一**鈔資 為一 初入三 , , 《大乘義 名 以 八 具足等一 善護 。 \_\_\_ 饒益 為 所謂 戒 持記》云 律儀 寶 橙 出 章 身業 以 海 為 切 之 切有 家 律儀 十 上 。 又 以 菩 同 經

定慧 棉 自 不失律儀」 衣 莊 嚴 ,而度彼岸 。不失律儀 之真 界火宅 意 , , 0 戒鎧於此有二義:一者 軌範人天,令眾欽仰歸止,來受教化。 冒三毒烈焰 , 拯濟群生 , , 護持義 無所畏懼 。以戒德為鎧甲, 。 二 者 , 慕我戒德, 莊嚴 義 學我戒行 如消 。以持 防隊員 戒德 進修 衣石 , 而

契中 憎 戒 映 讚毀他, , 道 不見己是,不道人非。 正 不失律儀 前 引 。若人稍聞平等之意 顯中道 · 《 圓 侈談他人過失。 是皆以病為藥者 覺》 ,理事. 0 雖嚴持律 : 無礙,圓 諸 ...儀 戒定慧及淫怒癡,俱是梵行」 如是持戒,是真持戒 ,便謬斥持戒為著相 , 解圓修之妙行。了知戒定慧與淫怒癡平等平等 軌範具足,但自心常寂,一切平等,悉無取 也 , 0 誹謗戒律 如是修行 。與今「不失律儀」 。或稍能持戒, , 是普賢行 如是 捨 便增我慢 , ,互相照 仍嚴 知見 , 更 無愛 持淨 , 方

上三段為法藏大士嚴淨自心之德行 。下為成就眾生之德行

戊三、成就眾生 分 二 己 、現生成就 分 二 庚 一、 無住生心分二 辛一、一切無著

### 經 所有國城 0 聚落。 眷 屬 。 珍 寶 都 無所著

0

解 聚落」即村落 ,即今之鄉村居民點。「著」 者 , 執也。 有所執著,則難 離

捨。今無所著,故皆可用以布施。

# 辛二、六度化眾

經 恆以布 施 0 持戒。忍辱 。 精進 0 禪 定。 智 慧 0 六度之行 教化

# 安立眾生。住於無上真正之道。

離 四 故云安立。」 相 解 ,能到涅槃彼岸 ,修一切善法,故能得阿耨多羅三藐三菩提也。此六度,乃菩薩究竟自他 於布施下,續戒、忍等五度。因諸度咸以無著 (會疏) 釋 蓋大士以六度教導與攝受眾生,使之轉惡成善 三 : 。菩薩自行此法 以道授他為教 , , 亦 轉惡成善 以此教導利益眾生。 為 化 為本。 0 引導眾生安住 是即 故續云「 , 《金剛經》 發 起大心 正 教 道 宗旨 化 , 建立 安住正 安立眾 兼 , 遠 大 利

論註 無 邪 道 槃之路 涅 能 也 正 法 無曲 過者 槃 者 寂 路 此 涅 , 日 : 寥虚 故云正 道 槃之體 ,故號為 , , 0 又即 乘 非 正 此 道 此 曠 。 又 是 法眼 無上 小 是涅槃 窮性盡理 , 能 , 不 禪 無上 道 排 往 者 ,蓋為 可 門 除諸 。「道」,一 涅槃城故。」又《華嚴大疏十八》曰:「 也。 解「正法 。 \_\_\_ , 言 以形名得 障 , \_ 綜上經論 此道. , 更無有能過之者。大士教令眾生 真 無上真正之道」。「 無礙自 [眼藏] 窮理盡 。微妙無相 者 , 者 **,** , 在 真實 中之正字曰:「正」者 以能通為 性更無 , 住於無上真正之道」 謂之道。《涅槃無名論》曰:「 ,不可以有心知 , 無 過者。」又 義 迷無妄 無上」 0 《俱舍論廿五》云:「道義云何 。 一 正 者 【華嚴· 0 , 者 , ,登涅槃彼岸,安住涅槃道 無有 ,是佛心之德名 由 通至佛果 者 大疏鈔十三》曰 真正 上 , 更能勝過之者 於理無差曰 可 者 知 , , 故 真實 道者 夫涅槃之為道 名道。」二 0 此心 無 正 : 通 差 「無有 0 至涅 徹 又無 淨 也 謂 土 見

下明,由於如上之殊勝妙德,而感如下增上勝果。

果

# 庚二、酬因咸果 分二 辛一、福智

### 由成如是諸善根故。 所生之處。無量寶藏 0 自 然 發應

布施持戒功 之苦厄 因 量寶藏 是故法藏菩薩感得勝果。生生世世,所生之處,均得如下文所得之妙果。首云 |解||「如是諸善根」,指上文積功累德之種種善根,是為能感。感必有應 ,故以為喻。」「發應」 ,自然發應」 ,故自感寶藏涌出應其德 。 一 寶藏」者 者, , 相感 《箋註》曰:「累積珍寶之庫藏 而自然開發也。《會疏》曰: 也。 「菩薩於多劫積 妙法能濟眾 。果必酬 無 生

### 

經 或為 長者居士。豪姓尊貴 0 或為剎利國王。 轉輪聖帝 0 或為六

# 欲天主。乃至梵王。

性 直 解 ,語實行敦,齒(年)邁財盈,名為長者。」「居士」者,在家修佛者之通 「長者」 ,乃印度古時 , 對 年 長並具德財者之通 稱 0 《法華玄贊》云:「心平 稱

積功累德第八

註

樂 洲 名 門 高 時從天感得輪寶 族 利 族歟?「國 六欲天主」,乃欲界六天之王。六天者,□四天王、□忉利、□夜摩 法 內他化自在。「梵王」,大梵天王之異稱。梵天總指色界諸天 大富年耆,是名長者。多積財寶,深歸 , 華 餘 又《智度論卅二》 ` 望族 梵語 依次例減 玄贊十》曰:「守 王」者,一國之主。「轉輪聖帝」,或稱轉輪王、輪王。 ,印度四姓之第二。具云剎帝利。據 、大姓 0 0 輪有金銀銅鐵 《會疏》 、貴家(如鄉里之貴者,稱鄉豪)。「尊貴」,指高官顯吏 曰:「剎利者,王及大臣也。」二義稍違 道自恬 曰 : 四 「轉輪王者,四洲之主。由輪 , 寡 種,依其次第,統領四三二一之大洲 欲蘊德,名為居士。」 佛乘,居家豐盈,名居士。」「豪姓」 《西域記》 義為王 又《會疏》 旋轉 ,或古印度大臣多是貴 種。即今所謂 , 威 身具卅二相 , 伏一切故 日 (四) 如 兜率 : 金輪 姓 ; (五) 化 王 王 貴位 即 領 家 指 剎 四 位

二一、多生成就 分二 庚一、上供

於諸佛所。 尊重供養 0 未曾間斷。 如是功德 0 說不能盡 0

所 王 尊重供養 或作天帝 解 以上蓋 , 上 表菩薩 未曾間 宏下化 以善 斷 , 能 0 根力,感得生生尊 所作功德 滿 所願 0 ,無量無邊,「 更以善根力故 貴 , 德高望重 , 大願力 說不能盡 ,財富充足,乃 故 , 常得值佛 , 至 一或為人 於諸佛

### 庚二 下化 分三 辛 • 妙香普薰

,

經 身 常 出無量 妙 香 0 猶 如 梅檀 0 優 缽 羅 華 0 其 香 普 熏無量 世

#### 0

蓮花 有赤白二 量 上 漸 妙香 尖 解 0 其花 常 0 大士廣修不 種 佛 以 眼似之 香氣芬馥 戒 ,白檀能治熱病 旃檀」者 香 , , 為身瓔珞。」又《戒香經》曰:「 可 經多喻之。」大士身口常出妙香 0 思議普賢大士之德 ,乃印度香木之名 《慧苑音義》 ,赤檀能 去 日  $\ddot{:}$ 風 , 腫 , 故 我 優缽 , 故名 其勝感 國 所無 羅 與樂 , 花 亦亦 0 , 世間所有諸花 譯作 號 是乃戒德之所 。 — 不 也 -與樂 可 優 思議 其葉狹 缽 羅 0 據 。首云「 果 長 感 , , 慧苑音義》 譯為青 0 , 乃 近 卞 身 至 觀 佛經 蓮花  $\Box$ 沈檀龍麝 小 常 圓 出 此 • 向 紅 木 無

香 , 如是等香非 遍聞 , 唯聞戒香遍一 切。」本經曰:「其香普熏無量世界。 故知其香

# 辛二、隨類現身

應是戒香也

# 經 隨所生處。 色相端嚴。三十二相。八十種好 0 悉皆具足

不圓滿 形好 好」 說 眾 界次第下》云:「相好乃同是色法,皆為 相 生 。」由上可見,「相」乃其粗者,共者,顯而易見者。「好」乃細者 見 0 , , 解 指 就 佛 《觀經》曰:「 輪王釋梵 則 八十隨形 佛丈六化身 端」者 見 相 0 亦有相。以無好故 好 , 端 正 好則難 ,此亦就丈六之身而言。 而言, 無量壽佛有八萬四千相 見故 0 則有三十二相。 《魏譯》言「容色端正」 。又相者餘人共得 。相不微妙。 莊嚴顯發佛身 若就報身, ,一一相各有八萬四千隨形好。」又 若是報身 。好者或共或不共 又 0 《智度論》 ,則有六十四億一千六百 但相總 則有八萬  $\neg$ 嚴」者,莊嚴 而 日 好別 四千相 0 : 以 0 , 是 相若 相粗 不共者 。 「三十二 故 。「八十種 無好 , 而 相 好 微 萬 好別 細 法 則 妙 隨

# 辛三、最上利樂

手 中常出無盡之寶。 莊嚴之具 0 切所須 最上之物。 利 樂有

### 信。

飲食 也。 寶 於 薩之行 最上之物」 寂云:「 手中 (湯藥, 又云:「以施 如 解 ,以智度成故 《維摩經》中之寶手與妙臂二菩薩 施諸 流 手 , 及諸伏藏珍玩 出如是無量無邊種種最上之物,正 中常· 端為 有情 出無盡之寶,莊嚴之具,一切所須最上之物,利 報故,手出 上供與下 , 供 養 三 。妙智融 所須,皆從菩薩掌中自然流出 ·施也。 寶 0 通 無盡寶物,如五河流 \_\_ , 如 可見手中所出「 故隨意無礙 《唐譯》云:「 。羅什大師曰:寶手者 顯 。淨影曰:「手出供具 《華嚴》一 無盡之寶」 ,故名妙臂 諸寶 香華 多相即、 普施眾生 ` 。 \_\_\_ • 幢 義寂師 「,手 莊嚴之具」、「 幡 樂有情」。手出諸 **, !**繒蓋 圓 ,供養諸 中能出無量 明具德之玄旨 利樂有情」 、上妙衣 判此為十地菩 佛 0 服 所須 珍寶 義

# 丁十、受化發心

# 經 由是因緣。能令無量眾生。 皆發阿耨多羅三藐三菩提心

心 深表法藏大士,以無量心,發無 解 「由是因緣」,總指以上種種殊勝因緣 量願,起無量行。一一皆稱真如法界。 ,能令所化之眾生,發起無上菩提之 是故 願無虛

心即是真如本心也。

發

功不唐捐

。故「能令無量眾生」

,亦稱法界,「皆發阿耨多羅三藐三菩提心」

。 此